
 
JLS/TLW 23(1), March 2007 ISSN 0256-4718 63 

Eksperiment en intertekstualiteit in Niggie  
 
 
Marisa Botha & Helize van Vuuren 
 
 
Opsomming 
 
Hierdie artikel fokus op die kreatiewe verwerking van Anglo-Boereoorlog materiaal in 
Ingrid Winterbach se Niggie (2002) met spesifieke verwysing na die Oorlogsdagboek 
van Jan F.E. Celliers, 1899-1902 (1978). Uit die jukstaponering van een tydsgewrig 
teenoor 'n ander (die twintigste eeu versus die een-en-twintigste eeu) ontstaan 'n 
ideologiese onderlaag van ironiese kommentaar op sowel die Suid-Afrikaanse 
verlede as die hede. Onderwerpe onder diskussie sluit in die intervensiedebat, die 
evolusiedebatte, die rol van die intellektueel onder eenvoudige mense, rasse-
kwessies en die teorie dat die karakter Japie Stilgemoed, in Niggie, eintlik op die 
digter Jan F.E. Celliers gebaseer is. 
 
 
Summary 
 
This article focuses on the creative adaptation of Anglo-Boer-War material in Ingrid 
Winterbach’s Niggie [Cousin] (2002) with specific reference to the Oorlogsdagboek 
van Jan F.E. Celliers, 1899-1902 [War Diary of Jan F.E. Celliers, 1899-1902] (1978). 
A fascinating substratum of ironic commentary arises as an extra dimension in the 
novel as a result of the subtly suggested comparison of South African issues and 
perspectives a century ago with the post-1994 South Africa concerns. Topics to be 
discussed are the intervention debate, the evolution debates, the role of the 
intellectual amidst less educated people, racial issues and the theory that the 
character Japie Stilgemoed, in Niggie, is actually based on the poet Jan F.E. 
Celliers. 
 
 
Inleidend 
 
Niggie is ’n subtiele en komplekse teks maar bowenal is dit ’n estetiese 
roman oor die “einde van die tye” vir Afrikaners en Afrikaans. Baie 
literatore het die toekenning van die prys bevraagteken, omdat hul voel dat 
Eilande (2002) van Dan Sleigh dit moes gewen het (sien byvoorbeeld 
Abraham H. de Vries 2004, en Theunis Engelbrecht 2004). Dié bevraag-
tekening kan geïnterpreteer word as bevraagtekening van die status van die 
estetiese, verwikkelde roman, met hoër waardering vir die meer toeganklike 
teks met ’n hoër mate van mimesis. 
 Eilande bied ’n reeks opeenvolgende “vertellings uit die geskiedenis” in 
realistiese styl. Die impak van die roman lê in die uitgebreide historiese 
minutiae in die teks, en die uitbeelding van historiese figure teen die 



JLS/TLW 
 

 
64 

agtergrond van ’n tot-lewe-verwekte sewentiende eeu, nié op die vlak van 
enige vernuwende narratologiese eksperimentering nie. Hierteenoor is die 
historiese boustof in Niggie die “doek” waarop geëksperimenteer word met 
taal, verteltegnieke, humor, en intertekstualiteit. 
 Philip John (2004: 42) merk tereg op dat Niggie (2002), in teenstelling 
met Eilande (2002), ’n teks is wat 
 

die maksimum (kreatiewe) weerstand bied teen tendense in die hedendaagse 
werklikheid wat die vryheid van Afrikaanse kreatiwiteit beperk en inperk, en 
poog om Afrikaans ondergeskik te stel aan die diktate van die rasionalisme, 
die mark en naakte, siellose kommersialisme. 

(John 2004: 42) 
 
Winterbach lewer in Niggie implisiete kommentaar op die hede en verlede: 
“Die oorlog wat op die periferie van die gegewens in die boek plaasvind en 
die ontnugtering en gehawendheid van die karakters, kan ook as metafoor 
vir vandag gelees word”, en: “daar is ook afleidings te maak oor die 
stemlose swart karakters: hetsy as ironie of ideologie” (Nieuwoudt 2002: 4). 
Die rol van die swart karakters staan ook sentraal: “Die roman demonstreer 
verder die ongemaklike posisie wat die inheemse bevolkings tydens die 
oorlog ingeneem het” (Viljoen 2003).  
 Die hele spektrum van Afrikanerrolle in die oorlog word gereflekteer in 
die roman: “Daar is bittereinders, die vertwyfeldes, die koggelaars, die 
weemoediges, die gelowiges. Geeneen staan egter in ’n sentrale, tiperende 
posisie nie. Die mosaïek van Afrikanerskap is bont” (Venter 2002: 7). 
Winterbach gebruik argetipes soos die harde vloeker (Gert Smal), die 
meestal stilswyende filosoof (Japie Stilgemoed), die godsdienstige predikant 
(Kosie Rijpma), die man van aksie (generaal Bergh), die swak leier 
(kommandant Servaas Senekal), die wetenskaplike (Ben en Reitz) en 
trieksters (byvoorbeeld Oompie, Esegiël, Seun en Niggie) om rolle in die 
samelewing uit te beeld. Hierdie argetipes word egter op so ’n wyse 
uitgebeeld (byvoorbeeld Smal as verraderlike, godsdienstige dweper en 
daggaroker en Senekal (2002: 17) met sy “swakheid vir vrouevlees en enige 
gepaardgaande vorm van beneweling: hetsy uit die bottel, óf aan die hand 
van die kruid – tabak of andersins”) dat dit as tegniek netjies aansluit by 
Christoffel Coetzee se roman, Op soek na generaal Mannetjies Mentz 
(1998), waar hy deur sy vertellinge van die wraakkommando’s die 
heldhaftige, vleklose ideologie rondom die Anglo-Boereoorlog ontluister.  
 Gunther Pakendorf bring die karakters in verband met die hedendaagse 
samelewing: “Hier word die historiese gebeure ’n metafoor vir die hede en 
die groepie Boere, die gelowiges en grootdoeneriges, die agterlikes en 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
65 

agterbakses, én hulle agterryers word ’n mikrokosmos van die Afrikaners 
van vandag” (2002).  
 In Reitz se pogings om met sy oorlede vrou vrede te maak in die skaduryk 
van die dood, of ten minste die ruimte tussen die wêreld van die lewendes 
en die wêreld van die dooies te betree, word daar kreatief ingespeel op 
Klaas Steytler se Ons oorlog (2000), waar Niemand met sy moeder probeer 
vrede maak. In Steytler se roman betree Niemand egter werklik die doderyk 
en vaar oor die Swart Rivier na die anderkantste oewer.  
 Die rivier is simbolies van die rivier tussen die lewe en die dood, Hades, 
wat Steytler in Ons oorlog (2000) die Swart Rivier noem. Oompie se 
waarskuwing dat die dooies eerder met rus gelaat moet word, blyk ná dié 
episodes geldig te wees. 
 Die unieke van Steytler se teks wat in Niggie ook neerslag vind, is die 
betreding (soos in Ons oorlog) of bloot die poging tot kontak met ’n 
geliefde (soos in Niggie) in die doderyk om versoening te bewerkstellig. In 
beide hierdie romans kry hierdie proses ’n psigoanalitiese aspek soos die 
karakters nie net die doderyk of skaduryk betree nie, maar terselfdertyd hul 
binnekamer om die gebeure van die verlede met die hede te versoen.  
 Hier is sprake van uitgebreide tegniese eksperimentering, soos die 
taalgebruik (veral Abraham se voortbrengsels), die argivale bestekopname 
van Afrikaans as taal, die enigmatiese trieksterfigure (veral die vrou met die 
verehoedjie), die feministiese inslag (waar die vroue deurentyd in die mans 
se gedagtes teenwoordig is tot hul uiteindelik self ’n spreekbeurt kry) en die 
gebruik van intertekstualiteit, hetsy resente tekste soos dié van Coetzee en 
Steytler of Anglo-Boereoorlogtekste soos die oorlogsdagboek van Celliers. 
 Die term intertekstualiteit word in die hedendaagse literatuurstudie 
gebruik om aan te dui dat ’n literêre teks tussen ander tekste geplaas is en 
dat daar in die proses dikwels daarna terugverwys word. Die teks word 
geplaas in die genretradisie van generiese intertekstualiteit of dit verwys na 
ander tekste deur tegnieke soos parodie, allusie en sitaat (Van Gorp, 
Ghesquiere & Delabastita 1998: 221-222).  
  Daar is hoofsaaklik drie benaderings tot hierdie tipe studie. Die eerste 
intertekstuele benadering (soos gebruik word in die vergelykende literatuur-
studie en in die literatuurgeskiedenis) word onderskei van ’n tweede (intra-) 
tekstuele benadering (wat beperk is tot die bestudeerde teks soos in die 
literatuurkritiek) en van ’n derde kontekstuele benadering vanuit ’n 
maatskaplike konteks. In hierdie artikel word intertekstualiteit hoofsaaklik 
benader vanuit ’n intertekstuele invalshoek soos gebruik word in die 
vergelykende literatuurstudie. 
 In die teoretiese besinning oor intertekstualiteit, geïnspireer deur Mikhail 
Bakhtin, word die onderhawige teks beskou as ingeskryf in die kader van 



JLS/TLW 
 

 
66 

ander tekste. Winterbach se Niggie verkry “gelaagdheid” en meerduidigheid 
uit hierdie kreatiewe gebruik van intertekstualiteit. 
 Op die spore van Bakhtin, gebruik Kristeva die begrip intertekstualiteit 
(Latyn “inter” beteken “tussen”) in Sémiòtiké (1969: 146): “tout texte se 
construit comme mosaïque de citations, tout texte est absorption et trans-
formation d’un autre texte. À la place de la notion d’intersubjectivité 
s’installe celle d’intertextualité”. Sy benader die literêre werk as teks vanuit 
’n semiotiese hoek en sien literatuur as ’n netwerk van interrelasies waarin 
die verskillende tekste as tekens fungeer wat na mekaar verwys. Maar die 
begrip teks is vir haar nie net beperk tot talige tekens nie. Sy merk op: Die 
konsep van teks as ideologeem bepaal uitermate die prosedure van ’n 
semiotiek wat, deur die bestudering van die teks as intertekstualiteit, beskou 
word as sulks binne (die teks van) die samelewing en geskiedenis (1980: 
37). 
 In die semiotiek word intertekstualiteit ruimer toegepas. Alle diskoerse of 
kennisvelde wat die mens omring, word as “teks” beskou, soos kultuur, 
politiek, geskiedenis ensovoorts. Die literêre teks word teenoor hierdie 
ander tekste geplaas (Van Gorp et al. 1998: 222). Hierdie teksgebeure word 
beskou as ’n weefproses (Latyn “textus” = weefsel) waarby elke betekenis 
in ander betekenisse ingeweef word. Die teks se betekenis word verkry uit 
die verskillende kulturele kodes waarna dit verwys. Die geheel van kodes 
wat die kultuur uitmaak, is op ’n gelykwaardige manier ineengestrengel tot 
’n tekstuur. Na hierdie weefsel, wat onder andere opgemaak is deur die 
letterkunde, politiek en wetenskap, word  verwys as die “Boek der Cultuur” 
(Van Gorp et al. 1998: 222).  
 Dit is in hierdie opsig dat Celliers se dagboek (1978, heruitgawe 2000) 
wat ongeveer die hele periode van die oorlog dek, tussen 28 Oktober 1899 
en 17 Julie 1902, van belang is. Celliers bied ’n “romantisering van die lewe 
in die veld” (Van Vuuren 2002: 96) en dié siening van die oorlog verskil 
drasties van die een wat Winterbach in Niggie bied. 
 Laurent Jenny wys op die belangrikheid van intertekstualiteit in die 
literêre gemeenskap. Hy maak die stelling dat sonder intertekstualiteit ’n 
literêre werk eenvoudig onverstaanbaar sal wees, soos ’n gesprek in ’n taal 
wat mens nog nie aangeleer het nie. Ons begryp die betekenis en struktuur 
van ’n literêre werk slegs deur  die verhouding daarvan tot argetipes wat self 
afkomstig is  uit ’n lang reeks tekste waarvan hulle die invariante is (1982: 
34).  
 Jenny merk op dat intertekstualiteit gekenmerk word deurdat dit ’n nuwe 
manier van lees voorstel wat die liniariteit van die teks vernietig (1982: 44). 
Dit is van belang omdat elke intertekstuele verwysing ’n geleentheid skep 
vir ’n alternatief. ’n Mens kan óf aanhou lees en die segment aanvaar soos 
enige ander óf na die bronteks terugverwys en sodoende ’n soort van 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
67 

intellektuele anamnesis uitvoer waar die intertekstuele verwysing soos ’n 
paradigmatiese element optree (1982: 44). Jenny noem dat die alternatief 
net beskikbaar is vir die analiseerder, aangesien twee prosesse gelyktydig 
plaasvind: “These two processes really operate simultaneously in 
intertextual reading and in discourse – studding the text with bifurcations 
that gradually expand its semantic space” (1982: 44-45).  
 Volgens Michael Worton en Judith Still impliseer intertekstualiteit dat ’n 
teks (in die nouer betekenis daarvan) nie ’n hermetiese bestaan kan voer of 
self-onderhoudend kan wees nie en daarom funksioneer dit nie as ’n geslote 
sisteem nie (1990: 1). Dit gebeur eerstens omdat die leser ’n leser van tekste 
is, voordat hy/sy ’n skepper van tekste is en dit het tot gevolg dat die 
kunswerk onafwendbaar deurdring word met verwysings, aanhalings en 
invloede van elke soort denkbaar. Ten tweede is ’n teks slegs beskikbaar 
deur ’n leesproses. Dit wat voortspruit uit die leeshandeling is te wyte aan 
die kruisbestuiwing van die verpakte tekstuele materiaal van al die tekste 
wat ’n leser te berde bring. ’n Subtiele verwysing na ’n werk wat onbekend 
is aan die leser, en gevolglik onopgemerk gaan, sal ’n sluimerende bestaan 
voer in daardie leesproses. Aan die ander kant sal ’n leser se ervaring van ’n 
praktyk of teorie, onbekend aan die skrywer, lei tot ’n vars interpretasie van 
die teks (1990: 1-2). 
 Die rol van intertekstualiteit is slegs een faset van die interpretasie van ’n 
teks. Umberto Eco wys daarop dat die skrywer verantwoordelik is vir die 
oordra van sy of haar boodskap. Dit word bewerkstellig deur kommunikasie 
tussen die leser en die teks, waarby die skrywer veronderstel dat die geheel 
van kodes waarop hy staatmaak, dieselfde is as die wat hy met sy moontlike 
leser deel.  Die outeur moet gevolglik bedag wees op ’n model van die 
moontlike leser (1979: 7). Die leser is streng gedefinieer deur die leksikon 
en die sintaktiese organisasie van die teks. Die teks is niks anders as die 
semanties-pragmatiese produk van haar eie Model Leser nie (Eco 1979: 10). 
Gevolglik is dit noodsaaklik dat die leser die nodige agtergrondkennis van 
die roman se tema het. In die geval van Winterbach moet die leser verkieslik 
Afrikaanssprekend wees en oor die nodige geskiedkundige kennis van Suid-
Afrika beskik. ’n Griek in Kreta sal nie ’n ideale leser vir haar werk wees 
nie, al word die teks vertaal omdat dié leser nie oor die nodige agter-
grondskennis beskik nie.  
 Eco sluit aan by Kristeva, Jenny, Worton en Still met sy uitspraak dat die 
leser die teks met intertekstuele betekenis laai uit sy of haar ondervinding 
met ander tekste. Intertekstuele kennis kan beskou word as ’n spesiale geval 
van oorkodering wat intertekstuele raamwerke bewerkstellig (1979: 21). 
 
 
 



JLS/TLW 
 

 
68 

Die Oorlogsdagboek van Jan F.E. Celliers, 1899-1902 
(1978) as interteks van Niggie (2002) 
 
Daar is verskeie tekstuele leidrade of heenwysers in Winterbach se 
postmodernistiese historiese roman na Celliers se Anglo-Boereoorlog- 
dagboek. Die opvallendste is sekerlik die debatte wat deur die kommando-
lede in beide tekste gevoer word om die eentonigheid van ’n lewe in die 
veld te verlig. Veral hierdie aspek van intertekstualiteit in Niggie suggereer 
’n representasie van die geskiedenis wat skerp verskil van die beeld in 
Celliers se teks. Die skerp verskille is merkbaar veral betreffende die aard 
van Suid-Afrikaanse rasseverhoudinge (die “naturellekwessie”). Tog is daar 
merkwaardige ooreenkomste tussen toe en nou, in die botsende sienings van 
die twee kampe in die evolusiedebat: simplistiese, beperkte sienings by die 
“gewone” onopgevoede burger, teenoor die intellektuele se instellings en 
begrip. 
 
 
Die intervensiedebat 
 
In Celliers se dagboek word die leser op 8 Maart 1901 meegedeel dat ’n 
debatsvereniging daargestel is en dat die debat sal gaan oor die vraag: “Is 
vreemde interventie, ter wille van de vrede wenschlijk of niet?” (1978: 219). 
Die uitslag was geen intervensie nie maar volharding in die stryd tot die 
einde toe (1978: 219). Hierdie uitslag dui op die sterk patriotisme onder die 
manskappe, maar Celliers het gelyk in sy opmerking dat meer mense ten 
gunste van intervensie sou stem “indien de term interventie door allen 
begrepen was” (1978: 219). Celliers se kommentaar werp lig op die rol van 
die intellektueel op kommando en gevolglik ook op die posisie van die 
meerderheid van onopgevoede mense. In Niggie vertel Japie Stilgemoed van 
’n identiese debat wat hulle gehad het oor “die wesenlikheid van intervensie 
ter wille van die vrede” (2002: 63).1 Die uitslag daarvan en Japie se 
kommentaar daarop was: “geen intervensie – ons volhard in die stryd tot die 
einde toe. Oftewel ek my twyfels gehad het of veel van die burgers begryp 
het wat presies met intervensie bedoel word – al het hulle daarteen gestem” 
(p. 63). Hierdie intertekstuele verwysings beklemtoon die aard van 
oorlogvoering (lang ledige ure van verveling in die veld, tussen gevegte), en 
die eenvoudige, onontwikkelde aard en denkwyses van baie van die 
boerevegters, mét daarnaas ontwikkelde, intellektuele mense tussenin, soos 
Celliers en Totius. Hierdie gedetailleerde inligting oor die aard van oorlog 
                                                 
1.  Vervolgens word alle verwysings na Niggie slegs deur bladsynommers 

aangedui. 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
69 

en die natuur van die stryders het ook te make met die veranderde en 
verhelderende geskiedenisbeeld wat historici soos veral Fransjohan 
Pretorius ’n eeu of wat na die oorlog deur intensiewe navorsing na vore 
gebring het. 
 
 
Wetenskaplike en ideologiese debatte oor evolusie 
 
In Niggie word Reitz en Ben, die twee wetenskaplikes in die groep, deur 
generaal Bergh versoek om elk ’n lesing te hou oor hul studievelde, 
geologie en natuurhistorie onderskeidelik. Dié versoek is egter ’n opdrag 
wat moontlik hul toekoms sal bepaal, aangesien die agterdogtige groep 
reeds vermoed dat hul drosters is. Hierdie debatte illustreer die posisie van 
die intellektueel tussen eenvoudige mense op kommando. Celliers het 
soortgelyke ondervindings gehad waar hy deur die ander kommandolede 
anders behandel is weens sy geleerdheid.  
 Reitz is eerste aan die beurt en verduidelik dat die geologie “die 
geskiedenis van die aarde bestudeer” (p. 138). Hy maak die stelling: “’n 
Studie van die hede … gee ons die sleutel om die geheimenisse van die 
verlede oop te sluit” (p. 139). Hy verwys in dié opsig na geologie, maar dit 
kan ook van toepassing wees op rasseverhoudings en politiek. Winterbach 
lewer immers deur haar roman kommentaar op die hede en gebruik dit as ’n 
metafoor vir die toekoms. 
 In Reitz se geologielesing val veral generaal Bergh se kommando hom 
moedswillig in die rede met Bybelse gebeure soos die vloed waarvoor Noag 
die ark gebou het (p. 141) en probeer hom daardeur van stryk bring. Rooi 
Herman, die slinksste en venynigste van die lot, probeer Reitz uitvang: 
“Hoe oud sou julle sê is die aarde nou éintlik, neef?” (p. 142). Reitz 
antwoord op uitvoerige wetenskaplike wyse: “Die oudste geologiese 
tydperk … word geskat op meer as vierduisend miljoen jaar gelede” (p. 
142). Ná die uitspraak bars algehele ontsteltenis los. Rooi Herman roep: 
“[N]ou praat jy kák, neef” (p. 142), maar dit is Willem wat eerste dié 
uitspraak aan sy geloof koppel: “Dit strook nie met die Bybel nie” (p. 142). 
Deneys Reitz se kommentaar dat daar onder die Gereformeerdes die uiterste 
vroomheid merkbaar was, sluit goed aan by dié situasie waarin die 
wetenskaplike Reitz hom bevind: “[T]hey held strange views on many 
things” ([1929]1932: 159). Uit die reaksie op Reitz se lesing is dit duidelik 
dat enige bewerings wat nie in die Bybel bevestig word nie, volgens die 
ander stryers godslasterlik en vals is. 
 Ben is tweede aan die beurt met sy lesing oor natuurhistorie, maar net 
soos met Reitz koppel dié gehoor van opstokers en eenvoudige mense al sy 
bewerings en feite aan hul Bybelkennis. Ben se eerste tree in die afgrond af 



JLS/TLW 
 

 
70 

is met sy bewering dat die mens deel van die diereryk is en “ingedeel [word] 
onder die klas soogdier en die orde primate” (p. 143). Van hier af begin ’n 
intense debat oor die evolusie van die mens. Ben se wetenskaplike 
bewerings is teenstrydig met hul godsdienstige opvattings. 
 Die bespreking begin met Gif Luttig wat dreigend aanhaal dat die “Bybel 
sê dat die mens die kroon van die skepping is” (p. 144). Dié stelling word 
beaam deur sy makkers en alhoewel Ben probeer om te verduidelik hoe alle 
diere oor eeue aanpas by hul omstandighede, wíl hulle nie daaraan gehoor 
gee nie. Ben gebruik die voorbeeld van die voorloper van vandag se perd – 
Eohippus – wat ’n “paar miljoen jaar gelede so groot soos ’n kleinerige 
hond was” (p. 144), ter ondersteuning van sy standpunt. Sy gehoor bars uit 
van die lag en Sagrys Skeel spot hom: “As jou perd se oupa so groot soos ’n 
hond was, is dit jóú probleem, nie myne nie!” (p. 145). Uit die skertsende 
opmerking, soos vele ander plekke in dié roman, blyk Winterbach se sin vir 
humor. 
 Ben se probleme ken ook geen einde nie, want hierná betrek hulle die ark 
en ander Bybelse gebeure om hul standpunt te staaf. Willem, die diep 
gelowige onder hulle, spreek Ben direk en ontsteld aan: “Wat jy nou 
beweer, neef, is strydig met die Bybel. Want soos God die mens en die dier 
geskep het, so het hulle onveranderd gebly. Dit leer die Bybel ons” (p. 146). 
Ben probeer verduidelik dat daar intussen nuwe kennis bygekom het. Die 
karakter oom Honne verwoord die algemene opvatting van mense in die 
begin van die twintigste eeu: “Moenie laat die kêrel ons vandag hier om die 
bos lei nie, met sy uitlandse bogpraatjies nie” (p. 147). 
 Ben se populariteit onder die manskappe ondervind ’n knou ná hy die 
omstrede opmerking maak oor die mens se evolusie. Rooi Herman se 
antwoord hierop is van besondere belang aangesien dit die algemene 
sienswyse van daardie tyd weerspieël waarin mense wat aan evolusie glo as 
godslasterlik beskou is en uitgestoot is uit die gemeenskap van godsdiens-
tiges: “Jy gaan sê die mens was eers ’n aap! Ek het gehoor daarvan, ek ken 
jou soort (p. 148; ons kursivering).  
 Ben se lesing bereik ’n algehele laagtepunt met oom Mannes se 
opstokende opmerking: “Die volgende ding wat jy seker vir my gaan sê, 
neef, is dat ek gelyk is aan ’n Kaffer” (p. 149). Ben het teen dié tyd alle 
voorneme om versigtig met dié gehoor se geloofstelsel om te gaan, laat 
vaar: “[J]a, ek is daar oortuig van dat wit en swart wat aangebore vermoëns 
betref, gelyk is” (p. 150). Die generaal betree vir die eerste maal die 
gesprek, net om hulle stil te maak met die voorneme dat daar op ’n ander 
geleentheid “gedebatteer” (p. 150) sal word oor die “Naturellekwessie” (p. 
150). Dié fyn gekose woorde eggo uit Celliers se dagboek oor die debat wat 
hy ten gunste van die naturel in die “Naturellekwessie” gevoer het.  



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
71 

 Winterbach se gebruik van hierdie raspejoratief sou in enige konteks 
skokkend wees, maar die effek van hierdie vernederende benaming in ’n 
roman soos Niggie, waar die verhaal tydens die Anglo-Boereoorlog afspeel, 
is dubbel so erg. Die rede hiervoor is die implisiete parallelle wat getrek 
word tussen die hede en die verlede waar die witmense, veral 
Afrikaanssprekendes, streng apart en meerderwaardig teenoor swartmense 
geposisioneer was.  
 Die ander karakters is so ontstoke dat hul rassistiese aantygings maak 
soos “[a]s my perd kon praat, was hy slimmer as ’n Kaffer” (p. 150) en 
Swartpeet Petoors wat dié bewering as erger as die evolusie een beskou: 
“Die ander kak kon ek nog voor lag, maar nou gaan jy te ver” (p. 150). Selfs 
Willem neem deel aan die gesprek en  verwys na die Bybel: “’n Skepsel – 
so staan dit in die Bybel, maar nie bedoel om die Witman se gelyke te wees 
nie!” (p. 150).  
 Uit die humoristiese reaksies van die karakters op die “nuwe” idees en 
insigte van die wetenskaplikes voer die skrywer die leser terug na ’n 
verbygegane era. Die humor wat uit die karakters se kommentaar blyk, 
verlig hierdie netelige saak.  
 Volgens Fransjohan Pretorius het die onderskeid wat die  “blankes aan die 
Kaap tussen die begrippe ‘Christen’ en ‘heiden’ getref het … gedurende die 
tweede helfte van die agtiende eeu al meer sinoniem geword met die 
onderskeid tussen die begrippe ‘blank’ en ‘gekleurd’” (1999: 282). 
Gekleurdes is mettertyd “schepsels” genoem – van God geskape, maar nie 
mense nie (Van Jaarsveld 1962: 233). 
 Daar is slegs twee lede van die geselskap wat luidkeels met Ben saam- 
stem: Kosie Rijpma en Japie Stilgemoed. Kosie verklaar onomwonde dat 
“Witman en Kaffer nie net voor God gelyk is nie, maar ook op alle ander 
vlakke” (p. 150) en Japie merk op dat die “Naturel wel ’n groot agterstand 
het om in te haal, maar nog nie die kans gegun is om dit te doen nie” (p. 
150). Op ’n latere stadium gee Jannie Neethling sy siening weer: “Die 
Bybel is lank nie meer ons enigste bron van kennis nie – wat nie beteken dat 
ons die Bybel minag nie” (pp. 151-152).  
 Swartpeet Petoors reduseer die “Naturellekwessie” tot die “Kaffer-
kwessie” (p. 151) en verklaar onomwonde: “As dit is wat geleerdheid bring, 
dan bly hy liewer ongeleerd” (p. 151). Op dié hoë noot koppel die 
kommando hul geloof in God en hul geloof in hul stryd aan mekaar en 
verklaar: “Dat hulle as Christene en waardige stryders dit moet aanhoor” (p. 
151), “as Christene sou ons ons vaderlandse plig versuim as ons nie sterk 
teenkanting maak teen hierdie heidense verdraaiings nie” (p. 151) en 
“[b]yderwetse nonsens … [v]olksondermynende liegstories” (p. 151). 
Hieruit blyk dat etniese mobilisasie na vore getree het deur middel van 
Afrikanernasionalisme.  



JLS/TLW 
 

 
72 

 Dié groep sit hul rassistiese en diskriminerende tirade voort met 
aanhalings uit die Bybel waar daar gepraat word van rein en onrein diere 
(2002: 151) en hulle laat nie na om melding te maak van die bekende en 
infame regverdiging vir hul vooroordeel nie: “[D]ie Bybel praat uitdruklik 
van die geslag van Gam – die waterdraers en die houthakkers” (p. 151). Dié 
paradigma word op ironiese wyse herhaal in Esegiël se pligte wat, onder 
andere, “water haal, hout kap” (p. 59) insluit. 
 Die praatjies word op so ’n wyse gemanipuleer dat dié groep Ben en Reitz 
se insigte verdraai tot die punt waar húlle vir die oorlog geblameer word: 
“Volksvreemde, verraderlike, uitlandse kak … en almal weet waar die 
uitlandse gemors ons laat beland het” (p. 152). Ben en Reitz besef dat hulle 
“vandag ’n paar vyande gemaak het” (p. 153) en dat hulle nou sekerlik as 
“volksverraaiers” (p. 153) beskou word. Uit hierdie opmerkings blyk dit 
duidelik dat by die Afrikaner godsdiens en nasionalisme heg verweef is.  
 Die generaal se enigste kommentaar op hulle lesings is dat hy “van plan 
[is] om kort voor lank van hulle kundigheid in die veld gebruik te maak” (p. 
153). Dié enigmatiese stelling is ’n moontlike voorafskaduwing van die 
lokval waarin Ben en Reitz byna sterf, aangesien dit kristalhelder is dat die 
oorgrote meerderheid van die groep nie saamgestem het met dié twee se 
moderne wetenskaplike teorieë nie. 
 Later dieselfde aand lees Willem eers Genesis 1 en 2 tot by vers drie (p. 
154): “God wat die sewende dag geseën en dit geheilig het, omdat Hy 
daarop gerus het van al sy werk wat God geskape het”. Willem herlees verse 
ses- en sewe-en-twintig van Genesis 1 met groter nadruk: God wat gesê het 
laat daar mense na sy beeld gemaak word, na sy gelykenis, wat sal heers oor 
… die hele aarde” (p. 154). 
 Daarna lees hy uit Job 38 en 39 om te bewys dat die Here alles gemaak 
het, insluitend die mens. Die Here antwoord Job uit ’n storm en vra hom (p. 
154) waar hy was “toe Hy die aarde gegrond het … [w]ie verwek die 
doudruppels, uit wie se moederskoot kom die ys te voorskyn, wie baar die 
ryp van die hemel?” Hy benadruk sy punt verder deur te verwys na die 
Sewester en hemelliggame en ten slotte lees hy dat God aan Job vra of hy 
die wette van die hemel ken. Dit is ’n duidelike aanval op Ben en Reitz se 
wetenskaplike idees wat bots met Willem en die meeste van die ander se 
kennis van die Bybel. Hier is ’n voorbeeld van die onbenydenswaardige 
posisie waarin die geleerde persoon homself op kommando tussen 
eenvoudiger mense bevind het. 
 
 
 
 
 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
73 

Die “Naturellekwessie” 
 
Waarskynlik word die algemene houding van die burger op kommando 
teenoor swartmense die beste weerspieël deur die toespraak van Jan F.E. 
Celliers tydens ’n debat by Tafelkop in Wes-Transvaal op 14 Maart 1901. 
Pretorius merk tereg op dat dié debat “nie alleen … sy [Celliers se] 
simpatieke en minderheidstandpunt teenoor die swartman weer[gee] nie [hy 
kon slegs ses stemme daarvoor trek], maar dit dui op die naakte rassisme 
van die oorweldigende meerderheid burgers in die debat, en waarskynlik 
ook daarbuite” ([1991]1999: 284). Die debatsonderwerp was “Wordt de 
Kaffer recht behandeld, moet hij meer of minder voorrechten genieten?” 
Celliers moes die saak vir swartmense verdedig (1978: 220-222).  
 Celliers het in sy oorspronklike dagboek die term “kafferkwessie” 
gebruik, maar teen die tyd dat dit in 1978 gepubliseer is, was daar reeds ’n 
groeiende afsku van dié rassistiese term. Dit is gevolglik vervang en versag 
met die term “naturellekwessie” wat nie voor die 1970’s bestaan het nie. 
Dié terminologie is maar een van die maniere waarop die ideologiese 
sienings gewysig word om beter in te pas in die eietydse samelewing. 
Winterbach is vanuit die staanspoor in Niggie besig om ’n argief te maak 
van taboewoorde wat uit die Afrikaanse taal geskrap is. Wanneer sy Celliers 
se debat in Afrikaans aanhaal, gebruik sy eers die term “naturellekwessie”, 
maar kort daarna word dit gereduseer tot die “kafferkwessie”.  
 Dit is betekenisvol dat Celliers sy betoog begin het met die uitspraak dat 
hy glo dat almal dit eens is dat die swartman tot die menslike geslag behoort 
(1978: 221), dat die tydgenootlike wetgewing nie aan swartmense algehele 
vryheid gun nie (1978: 221) en dat die billike behandeling van ’n mens 
hierop neerkom: dat dit hom vergun word om vry sy geluk op sy eie manier 
te vind, mits die algemene welvaart van ’n welgeordende maatskappy nie 
deur sy lewenswyse vertraag of verstoor word nie.  
 Celliers het voortgegaan deur daarop te wys dat die wetgewing van die 
ZAR nie die swartman die vryheid vergun om sy geluk op sy eie manier te 
vind nie, veral nie wat burgerlike en politieke regte betref wat hy nie in 
gelyke mate as die witman geniet nie. Die wetgewing was vir Celliers wel 
aanvaarbaar, “omdat de Kaffer op den ladder van beschaving en vooruit-
gang nog zo ver beneden ons staat, omdat de toestaan van zulke rechten en 
zooveel vrijheid wèl zou leiden tot schade voor de maatschappij”. Maar, 
poneer hy, dit is helaas nie die hoofmotief van die wetgewing nie. Die 
hoofmotief is om “den Kaffer uit onze politieke en maatschappelijke 
zamenleving geheel weg te schuiven, uit den weg te drukken” (1978: 222). 
En dit, verklaar Celliers, is “zedelijk verkeerd en onbillijk” (1978: 221). Dit 
is wel so dat die Afrikaners se behandeling “van den Naturel gunstig” en 
selfs beskaafd is, in vergelyking met ander lande se beleid, is dit omdat ons 



JLS/TLW 
 

 
74 

land so groot is en daar nog soveel ruimte vir almal is en daarom “[hindert] 
de Kaffer … ons betrekkelijk nog zoo weinig” (1978: 221). 
 Maar tog, vra Celliers, het die wette wat tot dusver gemaak is ’n ander 
doel as die witmens se welvaart en beskerming teen leeglopende en 
rowende swartmense? Kan sy teenstanders hom één wet noem wat maar in 
die minste bereken is op die welvaart of ten bate van die swartman self en 
nie die beginsel van eie belang van die witmense ten grondslag het nie? Wie 
sal beweer, vra hy sy teenstanders af, dat hierdie beheer oor die swartmense 
met enige ander doel geskied as “om de oudste en oorspronkelijke bewoners 
van dit land op zij te drukken … opdat de toekomst van dit land bewaard 
blijve voor ons en ons nageslacht, opdat wij daar op onze wijze gelukkig 
leven” (1978: 221)? Alhoewel daar geargumenteer kan word dat die swart-
mense nie die oorspronklike en oudste bewoners is nie, maar wel die San, 
was die swartmense lank voor die witmense bewoners in Afrika.  
 Nee, voer Celliers aan, die witmense wil die swartmense as faktor soveel 
moontlik elimineer en dit ter wille van selfbehoud. En terloops, waar trek 
mens die lyn tussen selfbehoud en selfsug? “Mijne heeren”, het hy sy 
betoog afgesluit, 
  

laten wij eerlijk zijn, laten wij onze handelwijze noemen voorzichtigheid, 
noem het zelfbehoud, noem het kansberekening om de heft in handen te 
blijven [houden] voor ons en ons nageslacht, noem het een uitoefening van het 
recht van den sterkste, noem het bezigheid, maar geef het niet den naam van 
inschikkelijkheid, van menschlievendheid, van billijkheid. 

(Celliers 1978: 221) 
 
Volgens Celliers het geen argument van sy teenstander tot die kern 
deurgedring of sy bewering oor die witmense se politiek van eiebelang 
ontken nie. Die opponente het hulself in hul redevoerings meestal beperk tot 
die bedreiging wat enkele geleerde swartmense vir die witmense ingehou 
het. Die argumente het Celliers gesterk in sy oortuiging dat die witmens 
blindelings die beginsels van geweld teenoor en uitsluiting van swartmense 
huldig. Dit is ook van belang dat alhoewel Celliers aangesê was om ten 
gunste van swartmense te debateer, hy dit oortuigend doen en dit wys dat 
nie alle witmense (soos gereeld gestereotipeer word) rassisties opgetree het 
in die verlede nie. 
 Japie Stilgemoed vertel van ’n debat wat hulle gehad het oor die 
“Naturellekwessie” (p. 63). Hy is gevra “om die posisie van die Naturel te 
verdedig” (p. 63). Japie sit uitvoerig sy argumente sowel as die teen-
argumente uiteen, net soos Celliers dit gedoen het. Nodeloos om te sê, sê hy 
met die sweem van ’n glimlaggie, “is daar met ’n dawerende en onbetwis-
bare meerderheid téén my standpunt gestem” (p. 63). Reitz vra: “Waarom 
vra ons nie vir Esegiël wat hy dink van die Naturellekwessie nie?” (p. 63) 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
75 

en Ben antwoord onderlangs, “omdat Esegiël nie weet hy is ’n Naturel nie” 
(p. 63). Hier word ’n interessante punt deur Winterbach gemaak, want 
indien ’n persoon uit die staanspoor op ’n bepaalde manier behandel word 
en nie kontak met ander van dieselfde ras het nie – soos Esegiël – dan 
beskou daardie persoon hulself nie volgens ander se stereotipiese persepsie 
van hulle nie. Esegiël is “hans grootgemaak … hy het nooit sy eie mense 
geken nie” (2002: 48). Dié rassistiese opmerking van Smal degenereer 
Esegiël van ’n mens tot ’n dier. 
 
 
Doofheid as gemene faktor in Celliers en Japie Stilgemoed 
se lewens 
 
Celliers se stokdoofheid het hom klaarblyklik minder geskik gemaak as ’n 
bruikbare soldaat in gevegsituasies. Hy het ook nooit aan ’n veldtog 
deelgeneem nie: nie omdat hy nie wou nie, maar gewoon omdat hy daarvan 
weerhou is deur die gesagvoerders, wat hom weens sy gebrek waarskynlik 
eerder as ’n gevaar in ’n gevegsone beskou het. Sy doofheid het hom egter 
op ’n persoonlike vlak nog meer gekniehalter: “Door een lichaamsgebrek en 
door natuurlijke neiging zoek ik liefst mijn levenspaadjie in stilte en 
eenzaamheid” (1978: 47). In Niggie word daar verwys na die “hardhorende 
Japie Stilgemoed” (p. 56) en die “halfdowe Japie Stilgemoed” (p. 59). 
Stilgemoed is ook net soos Celliers nie as ’n bruikbare soldaat gesien nie, 
want hy bevind homself in ’n kamp vir gevegsongeskiktes. Dié gegewens is 
’n duidelike leidraad dat die karakter Japie op Celliers geskoei is. In Gert 
Smal se kamp word die mans egter moeg vir sy stories (vgl. byvoorbeeld 
pp. 81-82), wat moontlik ook die geval met Celliers was in die meerderheid 
groepe waarin hy hom bevind het.  
 Aangesien Celliers nie aan veldtogte kan deelneem nie, benut hy sy tyd 
vir navorsing deur “exemplaren van versteeningen” (1978: 96) te soek. Dié 
soeke na fossiele herinner aan Reitz, die geoloog, in Niggie, wat gedurig 
veldwerk doen.  
 
 
Die rol van die intellektueel op kommando 
 
Celliers was voor die oorlog “Staatsbibliothecaris” (1978: 382). Sy 
medekommandolede vind dit eers op 2 Junie 1902 uit en weens hul onkunde 
oor die pos verduidelik hy dit op ’n vereenvoudigde manier aan hulle, “[I]k 
(heb) 12 000 boeken onder mijn zorg …” (1978: 382). Na hierdie 
verduideliking volg die komiese reaksie van die ander: “groote oogen 



JLS/TLW 
 

 
76 

[worden] opgezet en mij gevraagd of ik al die boeken zelf gemaakt het!” 
(1978: 382). Celliers se humorsin tree duidelik hier na vore, want hy speel 
met hul naïwiteit, onkunde, onopgevoedheid en oningeligtheid. Verder word 
die aansien van Celliers se voormalige pos verlaag deur die eienaardige 
benamings daarvoor: “[D]aar de naam van mijn betrekking zoo een 
onbegrijpelijk en bovendien niet uit te spreken mondvol is, heeft men die 
eenvoudig omgedoopt in boekhouder” (1978: 382). Ander dink weer dat hy 
in ’n “apotheek werkzaam ben” (1978: 382). Hulle besluit uiteindelik om na 
hom te verwys as “geleerde”: “... mij den naam van ‘geleerde’ laten 
welgevallen, en deze term wordt beschouwd alle mogelijke menschelijke 
kennis te omvatten” (1978: 382).  
 Die rol van die intellektueel op kommando word ook in Niggie bespreek,  
wanneer die twee wetenskaplikes, Ben en Reitz lesings moet hou oor hul 
onderskeie velde. Voor die lesings sê generaal Bergh aan Ben en Reitz, 
“Gereed om die oningeligtes in te lig?” (2002: 123). Of hy dit spottend of 
ironies bedoel is onduidelik, maar dié lesings het definitief ’n negatiewe 
effek op Ben en Reitz se verhouding met die ander kommandolede as 
gevolg van die evolusiedebat sowel as die “naturellekwessie”.  
 Ben vertel Reitz voor die lesings dat die meeste mense op kommando 
waarskynlik nie veel “gevorderde boekekennis” (p. 124) het nie en dat hulle 
nie veel begrip moet verwag nie, want die Bybel is die meeste van hulle se 
“enigste bron van kennis” (p. 124). Hulle is ook albei “teen dié tyd … 
bekend met die omvang van vooroordeel en bygeloof op kommando” (p. 
124). Selfs met dié wete is hulle eintlik onvoorbereid op die sterkte van die 
ander se opinies en gelowe. 
 Celliers vertel verder: “Ik schreef ook nooit een aanteekening in mijn 
boekje op of er naderen een of meer die mij vragen wat ik schrijf, en 
anderen staan mij met open mond en oogen aan te gapen” (1978: 279). Dié 
inskrywing is van belang, want dit dui op die psigologiese verskuiwing in 
die ander stryders se opinie van Celliers as iemand indrukwekkend, nie net 
’n perde- en donkie-oppasser nie. Belangriker nog is die feit dat talle mense 
tydens die Anglo-Boereoorlog dagboeke gehad het en dat hulle moontlik op 
dié wyse iemand so geleerd soos Celliers se hulp wou betrek by hul eie 
egodokumente. Hierdie gedurige onderbrekings en aangaping deur sy 
stompsinnige makkers frustreer Celliers egter tot kookpunt: “Wanneer, o, 
wanneer zal de tijd daar zijn in ons land dat iemand die schrijven kan niet 
langer als een wondermensch zal aangestaard worden” (1978: 308). Celliers 
se geleerdheid kan in verband gebring word met die karakters Ben en Reitz 
in Niggie, waar hulle toesprake lewer oor hulle onderskeie loopbane aan hul 
oningeligte gehoor met onaangename gevolge.  
 Aangesien leesmateriaal die enigste wyse is waarop Celliers kan ontsnap 
uit die werklikheid van oorlog, dood en verveling is dit geensins ’n 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
77 

verassing dat hy en Isaac (sy swaer) “op een naburige plaats” op ’n vendusie 
“alleen enkele boeken” (1978: 169) gekoop het en niks anders nie. Die 
vendusie het bestaan uit die besittings van “drie personen die zich aan de 
Engelschen hebben overgegeven (“gehands-opt” – volgens een nieuw 
werkwoord bij ons ontstaan)” (1978: 169). Hier is ’n duidelike voorbeeld 
van vernuwing in die taal in die vorm van ’n neologisme. In Winterbach se 
Niggie (2002) gebruik sy argaïese taal uit dié periode om die atmosfeer in 
haar roman te skep van ’n vervloë tydperk in ons geskiedenis. ’n Paar 
voorbeelde hiervan is: ’n “skeut” brandewyn (p. 7), ’n “katel” (p. 8) en 
“bulsakke” (p. 8). 
 
 
Literêre leidrade en raakpunte  
 
Celliers maak ook verwysings na karakters in beroemde tekste soos Faust 
(1978: 338), ’n karakter wat gebaseer is op Johannes (of Georg) Faust wat 
werklik gelewe het (1450-1580). “As towenaar en duiwelskunstenaar is hy 
die sentrale karakter in talle literêre werke, waarvan die meesterwerk van 
Goethe die bekendste is” (Oberholster 1978: 338). Dié “towenaar en 
duiwelskunstenaar” kon moontlik as die inspirasie vir Oompie gedien het. 
Faust word ook in Niggie gevind: “In ’n verlate Kakiekamp het ek op ’n 
kopie van Goethe se Faustus afgekom! Ek het my daarin gewerp met ’n 
oorgawe waarvoor ek self geskrik het!” (p. 79). 
 Celliers verwys later na Robinson Crusoe deur sy lewe met dié bekende 
skipbreukeling s’n te vergelyk. Robinson Crusoe is  die bekende karakter uit 
Daniel Defoe se klassieke teks met dieselfde naam: “[U]it was ineens mijn 
Robinson Crusoe-leventje langs de rivier” (1978: 102). Robinson Crusoe 
toon ooreenkomste met die karakter Oompie in Niggie wat afgesonder in die 
klowe woon. 
 Die boeredigter se liefde vir die letterkunde word duidelik weerspieël in 
sy opmerking dat hy onverwags op ’n paar “schatten” afkom: “In verlaten 
winkels en huizen … delven wij nu en dan onverwachte schatten op, 
byvoorbeeld Shakespeare, Schiller, Scribe, Fr. Feuter, Daheim kalenders 
enz.” (1978: 211). In Niggie vind Japie Stilgemoed boeke in “verlate huise 
en winkels” (p. 55) en dié onderskraag hom weer verder op sy pad. 
Winterbach verwys na dieselfde plekke as Celliers (“verlate huise en 
winkels”), maar beskryf ook Japie se beskouing van boeke as kosbaarhede: 
“Maar nog belangriker as die vrugte was die boeke wat ons op weg gevind 
het. Dit was soos skatte! Vir my was dit kosbaarder as voedsel – kosbaarder 
as goud” (p. 56). 
 Op 12 April 1901 vind Celliers Dante Alighieri se Inferno in ’n verlate 
Kakie-kamp (1978: 233). ’n Paar canto’s is onderstreep: “Not all the gold 



JLS/TLW 
 

 
78 

that is beneath the moon, or even hath been, of these toil-worn souls might 
purchase rest for one” (Canto VII: 65-67). Hierdie ontdekking dui duidelik 
op die feit dat die Engelse soldate ook vermoeid was deur die oorlog en 
moontlik die nutteloosheid van dié oorlog ervaar het. Dante se Inferno kan 
moontlik verbind word met die sentrale vuurmotief in Niggie.  
 In die roman verwoord Japie die ander kommandolede se ervarings: 
“Daar was dae waarop die skeiding van huis en haard en geliefdes my 
dubbel swaar bedruk het” (p. 79). Sy behoefte sluit aan by Celliers s’n, “de 
onnatuurlijke scheiding zonder taal of tijding van hen die wij liefhebben” 
(1978: 147), wat gelukkig bevredig word wanneer hy ’n brief van sy vrou 
ontvang (1978: 255). Japie deel sy besorgdheid: “As ek net kon weet, as ek 
net die sekerheid kon gehad het dat hulle veilig is, dat ons weer verenig sou 
wees, sou ek met groter kalmte in die stryd kon volhard” (p. 79; sien ook p. 
122). 
 
 
Ten slotte 
 
Niggie getuig van Winterbach se kreatiewe eksperimentering met die 
taalmedium, sowel as vernuwing van tematiese materiaal (die 1899-1902 
oorlog) wat al begin dreig het om tot leserversadiging te lei, veral binne die 
kader van die driejarige eeufeesherdenking van die oorlog. Sentraal tot dié 
vernuwende gebruik van materiaal staan Winterbach se kreatiewe aan-
wending binne ’n totaal andersoortige milieu en tydruimte van Celliers se 
honderd jaar oue oorlogsdagboek. Uit die jukstaponerende “wrywing” van 
een tydsgewrig teenoor ’n ander (1901-1902 versus 2001-2002) ontstaan ’n 
ideologiese onderlaag van ironiese kommentaar op sowel die Suid-Afrika 
van tóé as van nóú.  
 
 
Verwysings 
 
Alighieri, Dante 
[1316]2003 The Inferno, translated by Henry Wadsworth Longfellow. New York: 

Barnes & Noble. 
Celliers, Jan F.E. 
 1978  Oorlogsdagboek van Jan F.E. Celliers, 1899-1902. In: Oberholster, 

A.G. (red.). Pretoria: Raad vir Geesteswetenskaplike Navorsing. 
 2000  Oorlogsdagboek van Jan F.E. Celliers, 1899-1902. Stellenbosch: 

Genealogiese Instituut van Suid-Afrika (GISA). 
Coetzee, Christoffel 
 1998  Op soek na generaal Mannetjies Mentz. Kaapstad: Queillerie.  
 



EKSPERIMENT EN INTERTEKSTUALITEIT IN NIGGIE  
 

 
79 

Defoe, Daniel 
[1972]1998 Robinson Crusoe. Oxford, New York: Oxford University Press. 
De Vries, Abraham H. 
 2004  Swye ontlok steeds vrae. Beeld, 7 Mei, p. 6. 
Eco, Umberto 
 1979  The Role of the Reader: Explorations in the Semiotics of Texts. 

Bloomington & London: Indiana University Press.  
Engelbrecht, Theunis 
 2004  Akademie gekap oor Hertzogprys: Skrywers eis oop kaarte oor die 

kriteria van toekenning. Rapport, 25 April, p. 20. 
Jenny, Laurent 
 1982  The Strategy of Form. In: Todorov, Tzevetan (ed.) French Literary 

Theory Today: A Reader, translated by R. Carter. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

John, Philip 
 2004  Meer dydelikhyt oor die punch en die vis: ’n Vergelyking van Niggie, 

Daar’s vis in die punch en Eilande. Literator 25(1): 23-46.  
Kristeva, Julia 
 1969  Sémiòtiké: Recherches pour une sémanalyse. Paris: Seuil. 
 1980  Desire in Language: A Semiotic Approach to Literature and Art, 

translated by  Thomas Gora, Alice Jardine & Leon S. Roudiez, edited 
by Leon S. Roudiez. New York: Columbia University Press. 

Nieuwoudt, Stephanie 
 2002  Visueel & verbaal. Plus, 26 Oktober, p. 4. 
Oberholster, A.G. (red.) 
 1978  Oorlogsdagboek van Jan F.E. Celliers, 1899-1902. Pretoria: Raad vir 

Geesteswetenskaplike Navorsing.  
Pakendorf, Gunther 
 2002  Hede word verlede. Die Burger, 24 November. 
Pretorius, Fransjohan 
[1991]1999 Kommandolewe tydens die Anglo-Boereoorlog, 1899-1902.  Kaapstad: 

Human & Rousseau. 
Reitz, Deneys 
[1929]1932 Commando: A Boer Journal of the Boer War. London: Faber & Faber.  
Sleigh, Dan 
 2002  Eilande. Kaapstad: Tafelberg. 
Steytler, Klaas 
 2000  Ons oorlog. Kaapstad: Tafelberg. 
Van Gorp, Hendrik,  Ghesquiere, Rita & Delabastita, Dirk (reds)  
 1998  Lexicon van literaire termen, met medewerking van Jan Flamend. 

Groningen, Nederland & Deurne, België: Martinus Nijhoff Uitgevers 
& Wolters Plantyn. 

Van Jaarsveld, F.A. 
 1962  Lewende verlede. Johannesburg: Afrikaanse Pers-Boekhandel.  
Van Vuuren, Helize 
 2002  Skrywersdagboeke van die Anglo-Boereoorlog. Stilet XIII(1):  88-102. 



JLS/TLW 
 

 
80 

Venter, L.S. 
 2002  Winterbach se roman “Niggie” verbeeldingryk. Beeld, 16 Desember, 

p. 7.  
Viljoen, Louise 
 2003  Die triekster met die verehoedjie. Insig, Junie.  
    Aanlyn: <http://www.boekwurm.co.za>. 
    Toegang op 19 Junie 2004. 
Winterbach, Ingrid 
 2002  Niggie. Kaapstad: Human & Rousseau.  
Worton, Michael & Still, Judith (eds) 
 1990  Intertextuality: Theories and Practices. Manchester & New York: 

Manchester University Press.  
 


