Die spel van die falliese, kastratiewe en
farmakoniese in Pieter Fourie se Die koggelaar

H.J. Vermeulen

Opsomming

Op teksanalitiese vlak word daar in hierdie artikel op kreatiewe wyse geéksperimenteer
met die disseminerende spel van betekenare as moontlike ingange tot die onderbewus-
telike lae van die teks. In hierdie verband word op intratekstuele viak aandag gegee aan
die verskuiwende, verspreidende en supplementerende semiotisering van die dramatis
personae se Eigenwelt, Mitwelt en Umwell. Intertekstueel word veral in die aantekeninge
onder andere aspekte van die psigoanalise (Freud), dekonstruksie (Derrida), die antropo-
logie (Girard et al.), die Griekse drama (Segal et al.) en die resepsie van die stuk (Van Zyl
et al.) aangeroer.

Summary

On the level of text analysis this article experiments in a creative way with the
disseminating play of signifiers as possible entrances to the subconscious levels of the
text. Intratextually attention is therefore given to the dispersive, displacive and supplemen-
tive semiotization of the Eigenwelt, Mitwsit and Umwelt of the dramatis personae.
Intertextually aspects of psychoanalysis (Freud), deconstruction (Derrida), anthropology
(Girard et al.), Greek drama (Segal et al.) and the reception of the play (Van Zyl et al.) are
touched upon, especially in the references.

Inleiding

Die tese van hierdie artikel is dat die primére konflik van Pieter Fourie se Die
koggelaar nie soseer 1& op die vlak van die gemanifesteerde konflik (Boet
Cronjé teenoor die natuur/God/gesin/gemeenskap) nie, maar eerder die
gesublimineerde botsing is tussen die falliese en die kastratiewe; en dat-
hierdie konflik dialekties opgehef word deur die farmakoniese. As bewysvoe-
ring is die inspelende, verskuiwende en supplementerende disseminasie van
hierdie betekenare op verskillende vlakke en oor ander betekenare heen
nagespeur en aangetoon. Hierdie artikel veronderstel ten minste 'n goeie
leeskennis van Die koggelaar.

Ter aanloop, die volgende oriénterende definisies:

Die falliese: A) “phallus: L, fr. Gr phallos penis, representation of the penis
phallic Grphallikos, fr. phallos, phallus + - ikos 1: of or relating to phallicism
<- cult> <- fertility symbol> 2: of, relating to, or being a phallus
<~ eroticism> 3: resembling or symbolizing a phallus <- tree trunks>"
(Webster 1961: 1693). B) “Symbol of self-worship and virility; also of nature’s
generative powers. Usually worshipped in fertility rites. Emblem of the sun
and axis deities typifying shafts of enkindling light (. . .) Phallic symbols: inter
alia bull, knobbed stick, Maypole, pole, ram, sceptre, stump, tree” (Jobes
1962: 1261). C) “In this distant period the erect phallus symbolised sovereign
power, magically or supernaturally transcendent virility as opposed to the
purely priapic variety of male power, the hope of resurrection and the force

JLS/TLW 8(1/2), Junellunie 1992 ISSN 0256-4718 22



DIE KOGGELAAR

that can bring it about...” (C. Lourin soos aangehaal deur Laplanche en
Pontalis 1973: 313).

Die kastratiewe: A) “Castrate: (. . .) akin to Skt sasati he cuts to pieces 1 a):
to deprive of the testes: Emasculate, Geld b): to deprive of the ovaries: Spay
2: to deprive of vigour or vitality <intelligence is castrated — John Dewey>:
weaken by removal of the most effective or forceful elements: Emasculate 3:
to delete a part of (a text) so as to render innocuous; esp: Expurgate <- a
text> 4: to remove the stamens from ( a flower). B) castration complex: a
child’s fear or delusion of genital injury at the hands of the parent of the same
sex as punishment for unconscious guilt over oedipal strivings; broadly. the
often unconscious fear or feeling of bodily injury or loss of power at the hands
of authority. C) caste: (. . .) fr. Sp casta race, breed, lineage (.. .) Gk keazein
to split. Skt sasati he cuts to pieces: basic meaning: to cut” (Webster 1961:
348-349).

Die farmakoniese: A) “pharmacon: (...) fr. Gr Medicine, drug, poison.
pharmakos: (...) a person often already condemned to death sacrificed in
ancient Greece as a means of purification or atonement for a city or
community” (Webster 1961: 1694). B) “Indeed, the medicine is itseif the
source of the sickness, the maddening pharmakon or drug (. . .) From Homer
on drugs, pharmaka, are ambiguous: they are both healing and noxious”
(Segal 1981: 72 en 92). C) In sy dekonstruksie van die farmakoniese by Plato
wys Derrida (1981) op die afwesigheid van wesenlike grense tussen die
farmakeus/farmakon/farmakos-konfigurasie. Waar die een begin en die ander
ophou, is volgens hom onbepaalbaar.

Die falliese

Op die mees konkrete vlak word die falliese in die stuk deur penis- en
aanverwante betekenare oor verskeie kontekste, persone en dinge gedisse-
mineer. Die mees opvallende hiervan is die penisbehepte Betta se verbale
handeling waardeur Klein-Ben by sy geboorte, en ook later tydens sy
“inisiasie”, gemerk word met betekenare soos “spogknaters”, “disselboompie
met wiele” (p. 7), “knoppiesbroek”-maker en “as hy vanaand teen die
kraalmuur loop staan, ruik die klippe die ene man!” (p. 20). Boet en Anker
eggo haar met hul verwysings na Klein-Ben se geslag as “Knapsak!” en
“krakiemaker” (p. 8). En op byna refraktiewe wyse kry ons genoemde
betekenare terug in die naam van die opperste teelram van die plaas, naamlik
“Knaplat”. Meer subtiel in hierdie verband is die water-, dit wil sé lewe-
oopstampende aksie van die boormasjien.

As vertakking van bogenoemde vind ons betekenare wat verband hou met
die dierlik-viriele. Hiervan is Knaplat, die potente teelram, die mees in die
oog springende. Dat Klein-Ben op supplementerende wyse met dié ram
geassosieer word, blyk uit sy benoeming deur Ben en Betta as “Ramkat” en
“Bulperd” (pp. 7, 22).

Ook Boet Cronjé, die protagonis van Die koggelaar, word beteken deur die
falliese. As teelrambesitter (p. 3) is hy 'n “meesterteler” wat deur die tap van
sperma aanvanklik bevrugtend insemineer. Spore van hierdie bevrugtende

23



JLSITLW

potensie vind ons ook by die vrugrypende son tydens die sonritueel
(pp. 37-38) en by die boormasjien en wolke as potensieel water-, dit wil sé
lewe-loslatend. En kry ons nie selfs by die finansieel potente bankbestuurder
(p- 10) die verplasing van lewegewende sperma deur geld nie? Hoe dit ook al
sy: die reén wat aan die begin en die einde van die stuk val, werk uiteraard
bevrugtend op die dorre aarde in.

Nog 'n falliese dimensie wat in die stuk werksaam is, hou verband met die
mag, ofte wel die gesag, van die vader.? In hierdie verband is die verplasende
werking van die letter B oor Ben, Betta, Boet en Klein-Ben heen opvallend:

Met betrekking tot genoemde mag staan Boet Cronjé sentraal. Hy is die
baas van die plaas (“Dis my vee en my grond”, p. 44) en hy dwing sy wil op
een en almal af. Falliese instrumente soos die boormasjien, die .303-geweer
en die .38-rewolwer is sy eiendom. In die posisie van die mag van die vader
verdring hy sy eie vader Ben (“Ek het gepraat, Pa!”, p. 57) en poog hy selfs
om die mag van God af te pers — vergelyk sy uitdagende gebed in die kerk
(p. 42), sy skote na die hemel (p. 52), die hektoneel (pp. 53-57) en sy wit verf
van die dambodem (p. 60).

Die vader-seun inversie wat by implikasie ontstaan as gevolg vam Ben se
verdringing uit die posisie van die gesag van -die vader deur Boet, word
 herhaal wanneer Klein-Ben as Boet se alter-ego sy posisie oorneem -
Freudiaans veelbetekenend net na Boet en Anna vir die eerste keer in °n lang
" tyd weer seksuele omgang gehad het. Tydens hierdie verskyning van hom,
praat hy “nie soos ’n kind nie, maar so0s 'n man” (p. 51) en hy gee aan Boet
’n “opdrag” om God uit te daag (p. 52). Met sy laaste verskyning is dit hy wat
aan Boet die familiemoordopdrag gee, en wel in die naam van “Ons familie,
ons hele stamboek. ..” (p. 59).

Met betrekking tot die mag van die vader is selfs Betta fallies gemerk. Haar
beheptheid met die manlike geslagsorgaan (pp. 7-8, 20), haar dominante
persoonlikheid (“Maar Betta het gepraat, en die jare het my geleer met Betta
stribbel mens nie teen nie” p. 19) en die feit dat sy optree as inisicerder
van Klein-Ben se inisiasie-ritueel wat verband hou met sy manwording
(pp- 19-22), teken haar af as argetipiese falliese vrou/moeder.>

Tekens van die falliese vind ons selfs by die eienaardige reptielplant, die
Koggelmandervoet, waarvan Knaplat sé: “vertrap jy hom, vertrap hy jou”
(p. 1).

Maar dis by God waar die uiteindelike mag van die vader in Die koggelaar
1é. Deur Sy groot stilte in die stuk, blyk Hy op paradoksale wyse die
Almagtige en onbewoé lotsbepaler van plant, dier en mens te wees.

Uit die voorafgaande behoort dit duidelik te wees dat die falliese 'n
kragtige en vertakkende stroombaan in Die koggelaar is. Die weerspannige
teenspeler daarvan word vervolgens nagespeur. '

Die kastratiewe

Soos wit in verhouding staan tot swart, so staan die falliese in verhouding tot
die kastratiewe: noem mens een, dan staan sy alter alreeds in die syskerms en

24



DIE KOGGELAAR

wag. Trouens, in Die koggelaar is laasgenoemde alreeds op die verhoog, en
wel as antagonis van die falliese.

Ondersoek ons die kastratiewe in die stuk, vind ons dikwels 'n dubbele
disseminasie daarvan, en wel op die vlak van kastreerder en dié van
gekastreerde.

Veral Boet staan in die teken van genoemde dubbelheid. Sy obsessiewe
saadtappery van Knaplat (“Jy het my alles wat ek is, ontneem,” sé laasge-
noemde op p. 3) en dit nogal met 'n elektriese skokmasjien, tesame met sy
grypsugtige oorbeweiding van sy plaas (p. 44), merk hom maar al te duidelik
as kastrator. As bloedlynbehepte rassis, tree hy kastratief op wanneer hy
tydens die vernederingsritueel in die kroeg Anker sy menswaardigheid
ontneem (pp. 28-32). In hierdie verband is die stompie wat hy net voor die
kroegtoneel aan Anker gee, en sy latere ontmannende “Maak oop jou bek en
maak tande vir die baas” (p. 32) briljante dramaturgie.* (Vergelyk Webster
hierbo vir die verband tussen kastrasie, ras en bloedlyn.)

Die teenbeeld van bogenoemde, naamlik Boet as gekastreerde, vind ons
onder andere in sy steriele saad wat gerefiekteer word in sy impotente skote
na die wolke en die le€, witgeverfde dambodem. Selfs die gestroopte
verhooginkleding veraanskoulik op indirekte wyse hierdie dimensie van Boet
se wese. Meer direk word hy op p. 7 verbind met die betekenaar bokkapater.
Die geimpliseerde bloed van laasgenoemde se kastrasie dissemineer oor
verskeie betekenare en kontekste heen en word ’'n verdigte metafoor van
Boet se ontmanning. So word die bebloede water in die ongeluksboorgat, die
bloedbevlekte boormasjien en die bloed aan Klein-Ben se lyk tekens van die
einde van Boet se bloedlyn, die einde van sy geslag. Ook die sogenaamde
“besmetting” van sy bloedlyn deur Anker, werk kastrerend op hom in: by die
aanhoor van laasgenoemde se werklike identiteit vomeer hy net soos Anker
tydens dié se “ontmanning” in die kroegtoneel.

In Boet se selfkastrerende selfmoord, vind ons een van daardie Derrida-
momente waar die binne en die buite in- en oormekaar skuif,’ en wel in die
sin dat Boet in hierdie geval beide as kastreerder en gekastreerde funk-
sioneer. Bogenoemde bloedspoor eindig in die familiemoord en die koeélgat
in sy kop. Ironies is dat sy eens falliese instrumente ~ sy 303 en .38 — hier
selfkastrerend aangewend word.

Boonop staan Boet ook afgeteken teen die intertekstuele horison van ’n
ander, meer argetipiese selfkastrerende kastrator, naamlik Oidipus. Nie
alleen is Boet ook vadermoordenaar nie, maar nes Oidipus het hy probleme
met sien/insien/insig — ek verwys hier na die herhaling van sien-uitdrukkings
in die stuk en die afspie€lings van dié probleem in die spel van kolligte,
ligtonnels en donkerte. In die lig hiervan behoort die verband tussen Oidipus
se uitsteek van sy oé as selfkastrerende daad (vergelyk Freud et al.®) en Boet
se koeél deur sy kop duidelik te wees.

Volg ons die vertakkende betekenare van die kastratiewe in die stuk
verder, tref die verbluffende verspreiding daarvan ons gou. So byvoorbeeld
werk die gehallusineerde gestalte van Klein-Ben kastratief op Boet in. As
laasgenoemde se negatiewe alter-ego,’ tree hy op as oordeelvernietigend,
waansinwekkend en moordaanstigtend. Kyk in die verband na sy verbod op

25



JLSITLW

die “vervloekte” water (p. 52), sy aanstigting tot opstand teen God (p. 53) en
tot familiemoord (p. 59). Die feit dat sy vader van die ongeluksboorgat 'n
inverse totem maak, ’n heilige plek waar totempaal by implikasie omdop tot
totemgat,® omskep hom in ’n kastrerende super-ego wat Boet weerhou van
die oopboor van die lewegewende water wat hy en sy plaas so nodig het
(p. 46).

Maar ook Klein-Ben is gekastreerde: as lewe-ontneemde is hy die afsnysel
van Boet se bloedlyn. Ook sy kastrasie word gerefrakteer in die bloedbe-
vlekte boormasjien en boorgat. Ironies is sy simboliese ontmanning deur die
boormasjien die gevolg van sy inisiasie in manwees (pp. 19-23).° Let in
hierdie verband op dat dit juis sy nek is wat getref word.

Genoemde inisiasie word deur die falliese Betta van stapel gestuur. Haar
beheptheid met Klein-Ben se geslagsdele en sy seksuele potensiaal en die feit
dat sy bydra tot sy ongeluk, en wel deur haar aandrang dat hy ook brandewyn
s00s 'n man moet drink (pp. 19-20), merk haar as een van die vele
kastreerders in die stuk.!®

Op 'n meer indirekte wyse tree haar man Ben, vader van Boet en oupa van
Klein-Ben, ook kastratief op. Dis sy bygeloof oor die brandewyn wat onder
andere aanleiding gee tot Klein-Ben se fatale ongeluk. In die lig hiervan is sy:
“As hulle die bottel brandewyn vergeet, is daar vandag begrafnis!” (p. 16),
bitter ironies. Eweneens kastratief is sy erkenning én ontkenning van Anker
(vergelyk Bateson se “double bind”!! in dié verband). Nie alleen maak dit
van Anker 'n “minderman” nie, maar die onthulling van Ben se verdoeseling
van eersgenoemde se ware identiteit is deurslaggewend vir die familiemoord.
Maar ook hy word belitteken as gekastreerde, en wel deur die wonde aan sy
lyf en die bebloede lyk van sy kleinseun, die gewese “suiwer” voortplanter
van sy geslag. Dramaturgies geniaal in dié verband is dat hy sy kierie weggooi
met die aanvang van die brandewyn-episode wat uitloop op Klein-Ben se
ongeluk (p. 16). "

Met betrekking tot die kastratiewe het Anker nou al twee keer opgeduik.
Laat ons hom derhalwe as gekastreerde in perspektief plaas. Nie net ontneem
Boet en Danny se kastrerende rassisme hom sy menswaardigheid tydens die
kroegtoneel nie, maar is sy slaafse “Dankie, baas”, “Ja, baas”, “Nes meneer
s€”, en dies meer, tekens van sy mindermanskap soos veroorsaak deur
apartheid. Soos alreeds aangetoon, speel die stompie, sy vomeerdery en sy
gedwonge tandewysery insiggewend in op die ontmannende aspek van dié
ideologie.

Aan die einde van die stuk tree hy egter ook kastratief op, en wel op
dieselfde wyse as Knaplat. Hulle dring aan op Boet se selfmoord en saam
koggel hulle sy dooie liggaam (p. 61).**

Die draadmasker wat Knaplat dra, is in die kastratiewe verband ’'n uiters
verhoogmatige betekenisdraer. Die feit dat hy ’n swart akteur is wat
gemasker word as skaapram, dui op ’n dubbele en op mekaar inspelende
kastrasie: naamlik dié van 'n sodanig oortapte teelram dat sy saad versterking
nodig het (p. 40) en dié van ’n sodanig oorwerkte, menswaardigheidsont-
neemde swart plaasarbeider dat hy ontmens, dit wil sé verdierlik word.

26



DIE KOGGELAAR

In aansluiting by Knaplat se draadmasker, is Daan se bossie sleutels en die
koolganna besonder vindingryke emblematiese betekenisdraers van die kas-
tratiewe in die stuk. In die geval van Daan word sy bossie sleutels hom
ontneem, en wel deur die bank/bankbestuurder. Vir hom hang sy “hele lewe
aan” dié bossie sleutels (p. 10). Met betrekking tot die koolganna verklaar
Ben: “Maar die droé hemel, die dor aarde het gemaak dat hy sy man as boom
nie kon staan nie. Hy’s vervloek tot bossie...” (p. 17).

Selfs God verkry in die stuk kastratiewe kenmerke, veral vanuit Boet se
perspektief. Nie net is Hy koggelaar nie, maar as gevolg van die droogte en
die boormasjien-ongeluk word Hy ervaar as uitdelger.

Maar die grootste kastreerder van almal is die droogte. Dis Karoo-droogte
dié: verskroeiend, uitmergelend, koggelend. Daarom dan ook die uitdruk-
king “Koggelkaroo” (p. 1). Dis 'n droogte wat sy littekens op alles en almal
laat. Dink hier aan die bar veld, die verskrompelde koolganna, silwerkaroo,
ankerkaroo en koggelmandervoet; die dro¢ winde; die leé damme, die
opgedroogde windpompgate en dro¢ boorgate; die dorstige en honger diere;
die vitgeteerde karkasse wat in die veld rondlI€; en die verlate plase. Ook die
mens word deur sy wrede spore belitteken. Trouens, die droogte en al sy
supplemente supplementeer die kastratiewe oor verskeie kontekste en dimen-
sies heen.'”> Kom ons volg die verskuiwing, uitstrooiing en verplasing
daarvan.'

By Boet vind ons ’n voortplantingsdroogte. Hiervan is onder andere sy
steriele sperma verteenwoordigend (pp. 24, 40). As refleks kry ons sy poging
tot die sonbevrugting van Anna (pp. 35—38), sy obsessiewe saadtappery en sy
beheptheid met saadversterking en kunsmatige inseminasie.

Maar ook op geestelike vlak is Boet droog. Op wedersydse wyse supple-
menteer die Karoo-droogte en Boet se geestelike droogte mekaar. Sy
kommersialisering van God (“Hy’s 'soos jou bankbestuurder, ’n soort ven-
noot...”, p. 4) en sy bygelowige evokasie- en bevrugtingsrituele (kyk in
hierdie verband na die windpompfluit, p. 15, en die “oergeheimenisse” van
die sonritueel, p. 37) is tekens van sy geestelike brakheid. Laasgenoemde
vind verdere neerslag in sy Godskoggelende hybris wat onder meer geuit
word in sy beskuldigende gebed en aggressiewe provokasie-rituele (vergelyk
sy skote na die wolke, sy uitdagende hekplaat en sy witgeverfde dambodem).
Ook sy selfsug (“Meneer wil net ontvang, maar wil niks gee nie.” p. 54), sy
sadistiese rassisme en — uiteindelik — die moord op sy familielede, reflekteer
sy geestelike droogte. Selfs die dro€ boorgate, die le¢ damme en sandkuile —
en op ’'n ander vlak: die gestroopte verhooginkleding — supplementeer op
metaforiese wyse sy erbarmlike geestelike toestand.'> Ook tekenend in dié
verband is sy geestelike blindheid en doofheid wat spreek uit sy retoriese
vraag net voor sy selfmoord, naamlik: “Is ék die droogte?” (p. 60).

As een van die meestertekens van Die koggelaar suurdeeg die droogte nog
verder deur ander kontekste, karakters en betekenare heen.!® Dink hier aan
Danny se Kkleinsielige rassisme; Ben se lafhartige verdoeseling van die
waarheid en sy bygelowige beswerlngsrltueel met die brandewyn wat hy op
p. 20 bestempel as “’n soorte van 'n nagmaal”;'” en Betta se vernietigende
penisbeheptheid. Selfs Knaplat en Anker word deur die braktes van siels-

27



JLSITLW

droogte gemerk, en wel deur hul gebrek aan vergewensgesindheid (vergelyk
hul meedoénlose aandrang op Boet se selfmoord en hul koggelende dans
daarna (pp. 60—61).

Op ’'n meer biologiese vlak is die dro€ baarmoeder van Anna een van die
vele refraksies van die droogte in Die koggelaar. Sy word gelykgestel met 'n
uitskot-ooi (p. 13) en haar eens vrugbare wit trourok word tydens die
sonbevrugtingsritueel die teken van haar steriliteit.’® Op geestelike en
politieke vlak vind die verband tussen wit en steriliteit neerslag in Boet se leg,
witgeverfde dambodem, sy “white sports coat” (p. 25) en in sy bar op wit vel
gebaseerde rassisme.

Emblematies van al hierdie geestelike droogtes, is die warrelwind van Daan
se Godsverloéning en die sandkuil van sy verbittering (pp. 9-11). ‘

Hoe nietig staan die paar tekens van vrugbaarheid in die stuk nie in die
harde lig van hierdie kastrerende droogte met sy veelheid van supplemente
nie. En meteens bevind ons ons midde 'n dekonstruktiewe moment: Is die
skrywer wat ons waan buite die stuk te wees, nie juis gesigloos binne die stuk
aanwesig as die felste kastrator van almal nie? Is dit dan nie die merke van sy
kastrerende pen wat sy karakters se Umwelt, Mitwelt en Eigenwelt meedoén-
loos belitteken nie? En skielik resoneer Nushin Elahi (1989) se implisiete
vraag oor die sny van die wrede en “verontrustende toneel” wat “in grafiese
besonderhede toon hoe skape se saad getap word” oor al die kastratiewe
betekenare heen. Sy skryf: “’n Mens wonder waarom Fourie dit nie behou
het nie.” Alhoewel die elektriese saadtaptoneel nie in die teks voorkom nie,
word dit tog telkens deur regisseurs bygewerk. Phil du Plessis (1987) verwys
daarna in sy bespreking van die Kaapse opvoering van die stuk, terwyl Nushin
Elahi (1989) sowat twee jaar later genoemde grafiese besonderhede ontstel-
lend vind. Ook Webster (1961: 349) se derde omskrywing van die kas-
tratiewe, naamlik “to delete a part of (a text) so as to render innocuous; esp:
Expurgate <— a text>"is in hierdie verband insiggewend. Met betrekking tot
die eensydige uitbeelding van Boet, vra Ia van Zyl (1989): ... of hierdie
situasie nie op skrywersvlak juis dieselfde gebrek aan ware Christelike deernis
openbaar wat hom hier deel van die ontmaskering van die Afrikaner vorm
nie”. Maar ook sy en ander resensente soos Boekkooi (1989), Du Plessis
(1987), Van Wyk (1989) en Elahi (1989) raak kastrerend wanneer hulle skryf
oor die sogenaamde “Afrikaner” wat volgens hulle deur Boet verteenwoordig
word. Tydens ’'n lesing aan die Natalse Universiteit, Augustus 1990, praat
Tony Links van “die hedendaagse vrees vir die kastrasie, oftewel die
ontmanning van Afrikaans”, Dus, “the violence of the letter” (Derrida 1976:
101) in en buite-om die stuk kan gesien word as ’n refraksie van die
sosiopoliticke “kastrasie” van die Afrikaner gedurende die afgelope paar
jare.

Laat ons egter in hierdie verband nie op Don Quijotiese wyse die
opgeefsels van dekonstruksie se “Kalahari’s wit papier” binnestorm nie, want
die ink van Fourie se pen skryf ook farmakonies, dit wil sé€ vergiftigend
én helend.*® Kom ons volg die vloei daarvan deur verskeie betekenare
heen.

28



DIE KOGGELAAR

Die farmakoniese

So byvoorbeeld word die Karoo deur die menigte droogte- en die paar
vrugbaarheidstekens (blommende kaktusse, dragtige ooie, kopspelende lam-
mers) gemerk as lewe-ontnemend én lewegewend, terwyl die bevrugtingstitu-
eel met Anna en haar sonbrand daarna die son se bevrugtende en verskroei-
ende kenmerke aandui. Selfs die wind waai verlossing en vernietiging, en wel
as draer van reén of droogte.

Ook Ben toon die tekens van die farmakoniese. Hy is beide lewegewende
en vernietigende vader. Hy skenk die lewe aan twee seuns en, by wyse van
afstamming, ’n kleinseun. Indirek dra hy by tot die vernietiging van laasge-
noemde en een van sy seuns. Sy brandewynbygeloof is 'n bydraende faktor tot
Klein-Ben se dood. Let in hierdie verband op hoe die brandewyn sélf optree
as besweermiddel én ongeluksmiddel: die beswering van die bose (die dood)
loop ironies juis uit op die aktivering en verwesenliking daarvan (pp. 16—23).
Betreffende sy seun Boet, is dit die skending van sy sogenaamde “suiwer
bloedlyn” deur homself wat deurslaggewend is vir die familiemoord en Boet
se selfmoord.?°

Dis egter by Boet self waar die farmakoniese ikoniese gestalte verkry. Nie
alleen is hy potent én steriel ('n meesterteler met swak sperma, 'n kunsmatige
insemineerder), koggelaar én biegteling nie, maar hy is ook draer én verlosser
van die kwade. As offerlam beteken hy die dood met die lewe in hom. Verwys
in die verband na die metonimiese inspelings van die “karkas van 'n week-oue
lammetjie” (p. 1) langs sy lyk en die daaropvolgende verlossende reén.?! As
farmakos van ander en veral sy eie sonde, werk sy selfvernietiging ten slotte
bevrydend.?

Voortekens van bogenoemde kry ons alreeds vroeg in die drama, en wel
waar Ben van koolganna en biltong sé&: “Jy kan as’ t ware s€ dis die dood met
die lewe in hom” (p. 17). Op verrassende wyse kry ons ’n inversiewe spieéling
hiervan in die ongeluksboorgat waar die bebloede water die lewe met die
dood in hom is. Slegs Boet se selfmoord kon dié inversie besweer. As
verlossende totemdier — vergelyk die plasing van Knaplat'se masker oor sy
kop? — herinner hy aan daardie ander klassieke draer van die kwade én
verlossing, naamlik Oidipus.?*

Dus, deur sy selfmoord, die uiterste vorm van selfkastrasie, bevry Boet op
farmakoniese wyse juis die falliese en wel in die vorm van bevrugtende reén.

En agter die skerms teenwoordig in die stilte van Sy Groot Afwesigheid,
steeds maar God: die Uiteindelike Farmakeus: gewer en weerhouer; be-
vrugter en kastreerder; seéner en vervloeker; beproewer en verlosser.

Aantekeninge

1. In hierdie stuk is water gelyk aan lewe en die boormasjien is van die ou stamp-
soort. Vergelyk die toneelaanwysing onder aan p. 22.

2. Kenners van Jacques Lacan sal hier intertekstuele spore gewaar van sy “naam-
van-die-vader” as onder andere betekenaar van die vader se woord en wet, die
sogenaamde simboliese orde. (Vergelyk Lacan 1966: 557).

29



10.

11.
12,

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

JLSITLW

. C.R. Badcock (1980: 86-93) wys op die verband tussen die ontstaan van landbou

en die sogenaamde falliese moeder/godin. Vergelyk ook Freud (1910) se “Leo-
nardo da Vinci and a memory of his childhood” en Robert Graves (1952) se The
White Goddess. Van Betta se “funksionaliteit binne die drama” is Ia van Zyl
(1989) nie seker nie.

. Oor die samehang tussen aggressie, tande en kastrasie skryf Ad de Vries (1981:

470) en Freud (1909: 3-152) insiggewend.

. Vergelyk Jacques Derrida (1976) se “The Outside ¥ the Inside.”
. In ’n voetnota verwys Freud (1913: 130) na “the communications of Reitler,

Ferenczi, Rank, and Eder about the substitution of blindness in the Oedipus myth
for castration”. :

. Johan van Wyk (1989) noem Klein-Ben die “innerlike gespreksgenoot” van Boet.
. Vir Paul Boekkooi (1989) is die ongeluksboorgat “byna soos in 'n Griekse drama

’n heilige voorwerp met magiese kragte wat aantrek of afstoot”.

. Die verband tussen inisiasie-ritusse, kastrasie en die totem word deur Badcock

(1980: 16-30) insiggewend belig. Ander intertekstuele moontlikhede is onder
andere Mircea Eliade (1965), Victor Turner (1969) en Arnold van Gennep (1960).
Vergelyk die “spore” van die kastrerende vrou in Derrida (1978) se ontginning
van Nietzsche se styl/stilus/stilografie. In dié verband verklaar hy: “He was, he
dreaded this castrated woman. He was, he dreaded this castrating woman. ..”,
(p. 101).

Gregory Bateson (1973: 242-249).

Die “voorheen onderdruktes” word vir Ia van Zyl (1989) aan die einde van die
drama “die koggelaars”.

Laat ons egter hier in gedagte hou dat: “The supplement is always the supplement
of a supplement. One wishes to go back from the supplement to the source: one
must recognize that there is a supplement at the source” (Derrida 1976: 304).
Maar iewers is daar tog “spore” van 'n soort sistematiek, want: “. . . the signified
concept is never present in and of itself, in a sufficient presence that would refer
only to itself (...) every concept is inscribed in a chain, or in a system, within
which it refers to the other, to other concepts, by means of the systematic play of
differences. Such a play, différance, is thus no longer simply a concept, but rather
the possibility of conceptuality, of a conceptual process and system in general”
(Derrida 1982: 11).

Vergelyk in hierdie verband Derrida (1981) se sogenaamde “disseminasie” van
grafeme en hul betekenisse.

In hierdie verband verklaar Paul Boekkooi (1989) dat Boet geen “lewegewende
water in sy bestaan” toelaat nie.

Ook Barrie Hough (1988) wys op die droogte as 'n metaforiese dimensie wat
“betrekking het op die geestestoestand van die karakters”.

Boekkooi (1989) wys op die verankering van ritueel en religie as “parallelismes”
in Sukovs se opvoering van die stuk.

Onvrugbaarheid en vrugteloosheid is vir Joan Hambidge (1988) die “sentrale
probleemstellings” van die stuk.

In “La Pharmacie de Platon” dekonstrueer Derrida (1981) onder andere Plato se
ambivalente houding teenoor die geskrewe woord: laasgenoemde blyk vir hom
farmakonies te wees, dit wil s& kuurmiddel én skaadmiddel. Interessant in die lig
van Die koggelaar, is dat Derrida hier 'n verband oopskryf tussen Plato se
geskrewe woord en die vader: seun: vadermoordverhouding.

Brian Vickers (1979: 138-156) bespreek die suiwerheid/besmetting (miasma)/
suiwering (katarsis) — problematiek in die Griekse drama op insiggewende wyse.

30



21.

22.

23.

24.

DIE KOGGELAAR

Let in hierdie verband op die spore van onder andere Sophokles se Trakiniae,
Ajax en Antigone in Die koggelaar.

“... die lewende offer ter wille van die reén”, noem Johan van Wyk (1989) dié
situasie. En Boekkooi (1989) vra; “. . .moet daar nie bloed vloei nie voordat die
fontein van versoening in *n nuwe daeraad voor ons kan uitspruit?” Volgens J.P.
Guépin (1968: 199) is die dood van die sondebok/held “a prefiguration of the
harvest-ritual, made to promote the budding of the crops”. Vergelyk ook H.
Hubert en M. Mauss (1964) se boek oor die aard en funksie van offerrituele.
Oor die bevrydende en saambindende funksie van die sondebok, skryf Girard
(1977: 94-99, 306-308) met insig.

Vir Phil du Plessis (1987) is “die metafoor” van Knaplat se draadmasker oor Boet
se kop “duister”, terwyl la van Zyl (1989) die rolle-omkering van onderdrukte en
koggelaar daarin sien. Girard (1977: 166-168) wys op die vervangende en
verplasende funksie van rituele maskers. Vir Segal (1981: 49-50) is die masker 'n
ambivalente simbool, fisieck maar onsubstansieel.

Met betrekking tot Oidipus, sé Segal (1981: 208) “. . .he occupies simultaneously
the highest and lowest places within his city, the role of king and the role of
scapegoat or pharmakos. . .”. Bevind die sogenaamde Afrikaner hom huidiglik in
dié posisie?

Bogenoemde dien slegs as ’n paar moontlike intertekstuele horisonne. Uit die
aard van die saak is nog vele ander moontlik. Dink byvoorbeeld hier aan die

Sp

ore van die falliese/kastratiewe/farmakoniese in die ander werke van Pieter

Fourie, veral dan die twee ander stukke van sy “trilogie”, naamlik Donderdag

se

mense en Ek, Anna van Wyk.

Verwysings
Badcock, C.R.
1980 The Psychoanalysis of Culture. Oxford: Blackwell.
Bateson, Gregory
1973 Steps to an Ecology of Mind. London: Paladin.
Boekkooi, Paul
1989 Koggelaar mokerhou in OVS. Insig 3 Junie.
Derrida, Jacques
1976 Of Grammatology. Baltimore: Johns Hopkins University Press.
1978 Spurs: Nietzsche’s Styles. Chicago: University of Chicago Press.
1981 Dissemination. London: Athlone.
1982 Margins of Philosophy. Brighton: Harvester.
De Vries, Ad )
1981 Dictionary of Symbols and Imagery. Amsterdam: North-Holland.
Du Plessis, Phil
1987 Toe maar, Pieter, jy het darem die R25 000. Rapport 29 Maart.
Elahi, Nushin
1989 Afrikaanse toneel kdn boei. Beeld 2 Mei.
Eliade, Mircea
1965 Rites and Symbols of Initiation. New York: Harper & Row.

Fourie, Pieter

1988 Die koggelaar. Pretoria: HAUM-Literér.

31



JLSITLW

Freud, Sigmund

[1909] 1955 The Case of Little Hans and the Rat Man. Standard Edition X.
London: Hogarth.

[1910] 1955 Leonardo da Vinci and a Memory of His Childhood. In: Leo-
nardo and Other works. Standard Edition XI. London: Hogarth.

[1913] 1955 - Totem and Taboo and Other Works. Standard Edition XIII.

London: Hogarth.
Girard, René

1977 Violence and the Sacred. Baltimore: Johns Hopkins University
Press.
Graves, Robert
1952 The White Goddess. London: Faber.
Guépin, J.P.
1968 The Tragic Paradox: Myth and Ritual in Greek Tragedy. Amster-

dam: Hakkert.
Hambidge, Joan

1988 Dié dooie vra om vergifnis. Die Vaderland 6 Junie.
Hough, Barry
1988 Fourie se drama is meesterlik. Insig 3 Junie.
Hubert, H. & Mauss, M.
1964 Sacrifice: Its Nature and Function. London: Routledge.
Jobes, Gertrude
1962 Dictionary of Mythology, Folklore and Symbols. New .York:
Scarecrow.
Lacan, Jacques
1966 Les Ecrits. Paris: Editions du Seuil.
Laplanche, J. & Pontalis, J. B.
1973 The Language of Psycho-analysis. London: Hogarth.
Segal, Charles
1981 Tragedy and Civilization. Cambridge, MA: Harvard University
Press.
Turner, Victor
1969 The Ritual Process. Chicago: Aldine.
Van Gennep, Arnold
1960 The Rites of Passage. Chicago: University of Chicago Press.
Van Wyk, Johan
1989 Koggelaar wys vaderlose Afrikaner. Vrye Weekblad 9 Junie.
Van Zyl, Ia
1989 Fourie ontmasker Afrikaner. Die Republikein 6 Januarie.
Vickers, Brian
1979 Towards Greek Tragedy. London: Longman.
Webster ’
1961 Webster’s Third New International Dictionary. London: Bell &
Sons.

32





