Joernaal van Jorik herlees

Gerrit Olivier

Opsomming

Met verwysing na Ricoeur en Thompson se opvattings oor ideologie en ideologiekritiek
bied hierdie artikel 'n diskursiewe analise van D.J. Opperman se Joernaal van Jorik (1949).
Deur 'n ontleding van 'n aantal sleutelpassasies word aangetoon dat die verhaal van Jorik
vervleg is met historiese metaverhale oor die Westerse mens, die koloniale geskiedenis en
die “volksplanting" aan die Kaap. Die argument is dat verskillende intertekste in die gedig
in 'n hiérargiese verhouding tot mekaar verkeer, sodat Jorik se optrede binne 'n
sosiopolitieke konteks geinterpreteer word as “verraad” teenoor 'n a-historiese menslike en
digterlike taak. Passasies oor die vaslegging van temporele verskynsels in die gedig word
ten slotte in verband gebring met Opperman se aanspraak in “Kuns is boos!” dat daar in
die voltooide kunswerk 'n korrelasie is tussen die interne ordening as openbaring van elke
verskynsel se komplekse eie “wesenheid” binne 'n veld van opposisies, en die struktuur
van die Goddelike skepping sélf.

Summary

With reference to Ricoeur and Thompson's views on ideology and the criticism of ideology,
this article offers a discursive analysis of D.J. Opperman’s Joernaal van Jorik (1949). Key
passages in the poem are analysed to show that the story of Jorik is closely linked to
historical meta-narratives about Western man, colonial history and the growth of a new
nation at the Cape. The argument is that different intertexts in the poem are related to one
another hierarchically, with the result that Jorik’s action within a sociopolitical context is
interpreted as the “betrayal” of an a-historic human and poetic task. Finally, passages in
the poem that deal with the poetic fixation of temporary phenomena are related to
Opperman’s claim in “Kuns is boos!”, that the complete work of art displays a correlation
between its internal order as revelation of the complex essential nature of each phenom-
enon within a field of oppositions, and the structure of Divine creation.

1 Inleiding

Die uitgangspunt van hierdie artikel is dat D.J. Opperman se Joernaal van
Jorik (1949) as gekanoniseerde teks ook ’n interpretasie bevat van die
Afrikaner se geskiedenis tot né die bewindsoorname van die Nasionale Party
in 1948. Vanuit 'n ideologiekritiese cogpunt, en met verwysing na Opperman
se poétikale denkbeelde, word die relasie van die verskillende diskoerse in die
gedig ontleed om aan te toon hoe die hooffiguur se ervarings verbind word
aan a-historiese denkbeelde oor die bestemming van die mens en die taak van
die digter.

2 'n ldeologiekritiese benadering

Ideologiekritieck berus op die insig dat die gebruik van taal nie van die
uitoefening van mag geskei kan word nie omdat taal die instrument by uitstek
is waardeur betekenisse 'n dominante posisie in die kollektiewe bewussyn
verkry. Dit beteken dat ideologiekritiek, in Van Niekerk (1989) se woorde, ’n
modus van wantroue is, in teenstelling met wat sy die hermeneutiese
benadering noem, waarin 'n mens aanvaar dat die teks “op sy woord geneem

JLSITLW 8(112), Junellunie 1992 ISSN 0256-4718 55



JLSITLW

moet word” en ’n betekenis sal oplewer wat aan die volheid van die subjek
toegevoeg kan word. Hierdie wantroue berus op die besef dat die “werklik-
heid” simbolies deur taal bemiddel word en dat 'n dergelike bemiddeling
omstrede mag wees of 'n sekere belang kan dien.

Ricoeur se gefaseerde model van die werking van ideologie, wat 'n reaksie
is op die implisiete waarheidsaanspraak in die vulgére siening van ideologie as
“valse bewussyn”, vorm die uitgangspunt van die verdere analise. Volgens
Ricoeur is dit wat ons die “werklikheid” noem, op 'n primére vlak reeds
simbolies gekonstitueer. “[T]here is a language of real life which exists before
all distortions, a symbolic structure that is absolutely primitive and inelucta-
ble,” sé hy (1986: 77) in sy Lectures on Ideology ard Utopia. Die woord
“symbolic” laat sien dat die eerste vlak van menslike handeling en kommu-
nikasie reeds simbolies gestruktureer is en nie die “werklikheid” sélf is nie:
die rede waarom ’'n beroep op “die werklikheid” of “die wetenskap” as
korreksie op ideologie op ’n misverstand berus.

“Ideologie” in die eerste betekenis tref ons aan op die vlak van dié
betekenisstigtende en waardevrye aktiwiteite wat deur Max Weber ontleed is,
as uitdrukking van ’n gemeenskap se behoefte om aan sigself 'n “beeld” te gee
(Ricoeur 1986: 210). Ideologie gee van die begin af aan 'n skematiese en
gereduseerde voorstelling van 'n komplekse toedrag van sake. Sodra die
subjek hierdie voorstelling onkrities aanvaar, word dit volgens Ricoeur iets
waarbinne hy/sy dink in plaas van iets wat hy/sy dink. Ricoeur is van mening
dat die negatiewe funksie van ideologie veral aan die legitimerende gebruik
daarvan herken kan word: dit vul die gaping tussen die aanspraak op
legitimiteit van die owerheid en die bereidwilligheid van die onderdaan om
dié aanspraak as geldig te aanvaar. Vir “owerheid” en “onderdaan” kan ’n
mens ook lees: “spreker en toechoorder”, of “skrywer en leser”.

Ideologie leen sig dus geredelik daartoe om aan mag verbind te word en ’n
verhouding van dominasie te ondersteun. Terwyl hierdie uitspraak maklik
geillustreer kan word aan manipulerende taalgebruik soos die Buro vir
Inligting se “uitreikings” enkele jare gelede, met hulle aanspraak op “ware
feite” (kyk Olivier 1987), -is die situasie in literére tekste komplekser.
Opperman skryf geen propaganda nie, en is ook nie sonder meer in 'n
magsposisie ten opsigte van die leser nie. Maar deur Opperman se literére
prosedures, deur simbool, metafoor en metonimie, word ’n betekenis aan die
materiaal gegee waarin die histories-kontingente in die lig van die algemeen-
geldige, die universele en die ewige verskyn — en dit is 'n proses wat wél
ideologiese implikasies mag hé.

In sy Studies in the Theory of Ideology onderskei Thompson (1984:
126—147) naas die legitimerende funksie van ideologie twee ander funksies:
dissimulasie (die manier waarop verhoudings van dominasie verhul word) en
reifikasie (die voorstelling van ’n veranderlike historiese situasie as perma-
nent, natuurlik of botydelik). Daar is geen rede waarom literére tekste nie
ook hierdie funksies kan vervul nie, trouens, die “universele” interpretasie
van historiese situasies in die literatuur het duidelik die potensiaal om ’n
onderskraging van magsverhoudings te word. In sy model van 'n “depth-
interpretative procedure” noem Thompson drie take wat die kritikus van

56



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

ideologie behoort te verrig. Die eerste is 'n sosiale en historiese ontleding van
die vorme van oorheersing wat deur die ideologie in stand gehou word. In die
tweede plek vereis die ontleding van ideologie 'n diskursiewe analise, en hier
maak Thompson melding van drie vlakke: die narratiewe, die argumenta-
tiewe en die sintaktiese — waaraan toegevoeg kan word: alle ander organi-
serende prinsipes wat tot die skrywer se beskikking staan. Die derde fase van
die ontleding noem Thompson interpretasie, waardeur beklemtoon word dat
die analise geen feite produseer, of teenoor die ideologie 'n wetenskaplike
“waarheid” of die “werklikheid” kan stel nie. Die ontleding is die interpre-
tasie van ’n interpretasie omdat ideologiese taal reeds ’n interpretasie van die
wéreld insluit.

To interpret discourse qua ideology is to construct a meaning which unfolds the
referential dimension of discourse, which specifies the multiple referents and

shows how their entanglement serves to sustain relations of domination.
(Thompson 1984: 138)

Twee vraagstukke word deur dié sitaat aangeraak. Die eerste het te doen met
die “referential dimension”. Dit wil voorkom asof Thompson ’n ander koers
inslaan as die Franse poststrukturaliste, volgens wie taal en teks as kon-
struksie van die werklikheid prinsipieel geen vaste band met die referensiéle
dimensie sou hé nie. Radikaal opgevat, sou so 'n beskouing geen voorsiening
vir kritiek maak nie. Aan die ander kant bied Derrida en Foucault meganis-
mes vir 'n diskoersanalise deur ons daaraan te herinner dat enige diskoers op
uitsluiting gebaseer is, en dat di€ uitsluiting, paradoksaal gesproke, ’n
insluiting van die uitgeslotene is.

In noue samehang hiermee figureer 'n tweede vraagstuk, en dit is dat 'n
ontleding van ideologie onvermydelik op ’'n geldigheidsaanspraak aan die
kant van die kritikus berus. Hoe kan hierdie aanspraak geregverdig word
indien elke diskoers deelneem aan die prosesse waardeur ideologie tot stand
kom? Volgens Ricoeur (1986) kan die probleem uiteindelik slegs opgelos
word deur totale kennis en sodoende ook totale selfkennis te postuleer: 'n
stap wat ‘n mens in 'n epistemologiese wensdroom in voer. Die ideologiekri-
tikus kom te staan voor die feit dat niemand sy of haar eie veronderstellings
volkome kan agterhaal, of sy of haar denke heeltemal deursigtig kan maak
nie. Daarom is ideologiekritiek altyd fragmentaries en voorlopig van aard.
Die element van selfrefieksiwiteit kom ook na vore in die feit dat ideologiekri-
tiek gekenmerk word deur 'n paradoksale struktuur van deelname en
distansiéring. Kritiek veronderstel die deelname aan ’'n sosiale klas, ’'n
gemeenskap of ’n kulturele tradisie, in die geval van hierdie artikel die
tradisie van die Afrikaanse literére diskoers; maar hierdie “previous relation-
ship of participation” gaan gepaard met n “factor of distantiation” (Ricoeur
1978: 59) op grond waarvan die kritieck moontlik word. Die vraag ontstaan
hoe die paradoks van deelname en distansiéring geregverdig kan word.
Ricoeur praat van ’n utopie as teenhanger van ’'n kritiese projek; en
Habermas wys daarop dat enige vakkundige praktyk onontkombaar verbind
is aan 'n “vorwissenschaftliche Interessenlage” (Honneth 1985: 229-230).

57



JLSITLW

Die volgende ontleding kan met verwysing na Thompson ’n “diskursiewe
analise” genoem word. Dit illustreer hoe verskeie diskoerse in Joernaal van
Jorik vervleg is, en hoe Opperman deur poétiese tegnieke 'n “universele”
betekenis aan historiese situasies gee. Die ideologiekritiese argument is dat
hierdie prosedure tot ’n hi€rargie van diskoerse lei waarbinne die historiese in
die a-historiese opgelos word en verskeie essensiéle vrae onbeantwoord
gelaat word. Na aanleiding van ’n passasie in die gedig word die implikasies
van hierdie beskouings verder toegelig aan die hand van die digter se poétika.

3 Die gedig

Joernaal van Jorik is 'n narratief oor die herkoms, taak en bestemming van die
sentrale personasie, wat beeld is van die digter Opperman, van die Afrikaner,
die Westerse mens, en die mens in die algemeen. As gevolg van die
deureenvloeiing van temporele, ruimtelike en semantiese dimensies verkry
die konkrete tyd en ruimte in die gedig 'n “representatiewe, eksemplariese
karakter” (Cloete 1953: 188) en ontstaan daar vlakke van betekenis of
intertekste wat in 'n dinamiese wisselwerking met mekaar verkeer:

(a) Jorik word aan die Suid-Afrikaanse kus afgelaai op 'n geheime sending
waarvan die besonderhede vaag bly: die konkrete omlysting van die
gedig, wat blykbaar deur die lewensverhale van Olaf Andersen en Robey
Leibbrandt geinspireer is (Kannemeyer 1979).

(b) Deur die naam Jorik, 'n akroniem bestaande uit die laaste letters van
Diederik en die eerste letters van Johannes, ontstaan ’n interteks wat te
doen het met die digter se ervaring van die politiek en houding ten
opsigte van sy digterskap.

(c) Deur Wiesa se verhaal en sy latere ervarings word Jorik ingesleep by die
sosiale en politicke problematiek van die Afrikaner, wat in afdeling 3 en
4 toegespits word op gebeurtenisse gedurende die jare dertig en veertig.

(d) Jorik word geplaas in 'n lang reeks vaarders, ontdekkers en veroweraars,
“reisigers na die onbekende”. Hierdie interteks betrek die eksplorasie en
daaropvolgende kolonisasie van Afrika deur Westerlinge.

(e) Jorik se makkers heet Dabor en Manuel: deur hulle name, voorkoms en
uitsprake verteenwoordigers van die pole goed en kwaad, Christus en
duiwel. Dié opposisie van magte is ook merkbaar in die teenstelling
tussen die Moederstad (Kaapstad) en die Stad van Goud (Johannesburg)
en tussen Suid-Afrika en Jorik se land van herkoms. Joernaal van Jorik
vertoon ’'n verwantskap met die tradisie van die pelgrim se tog na dle
ewigheid, gesien as ’n stryd tussen goeie en bose magte.

Jorik se verhaal word dus vervleg met omvattende historiese diskoerse, en dié
integrasie ontstaan deur Oppermaniaanse literére procédé’s wat ek — met
verwysing na Cloete (1953) en Kannemeyer (1979) — samevattend noem: die
metonimiese en eksemplariese gebruik van plekname; die simboliese trans-
formasie van Kaapstad en Johannesburg tot Moederstad en Stad van Goud
onderskeidelik: die geestelike land van herkoms en die materialistiese; die
tydruimtelike ekspansie in byvoorbeeld Jorik se visioen op die duikboot en in

58



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

Wiesa se verhaal; die koppeling van Jorik se verraad aan die verraad van
Judas; die funksie van die kaart as tydlose gids; die verskillende kontekste
waarin die woord “kryg” voorkom; en die teenstelling van “hierdie land” met
Jorik se vaderland. Verder gebruik Opperman sirkulerende motiewe en
refreine om deurlopende temas te aktualiseer, soos die spookskepe wat later
in die gedig as vragskepe en slagskepe vaar en die woorde

Gee u genade, laat ons vaar in U naam
en geen rif of magnetiese myn

ons ruk uit die waters, soos 'n miskraam
op die bodem verfrommel tot slym

en die variasies daarop, waardeur die idees van geboorte en ondergang
lewend gehou word.

Opperman projekteer Jorik se verhaal teen 'n wye historiese en metafisiese
doek. Maar Jorik deurleef ook ’'n spesifiecke periode uit die geskiedenis van
die Afrikaner, wat strek vanaf die middel jare dertig tot na die verkiesing in
1948. Opperman se verwerking van die opkomende nasionalisme (kyk
Moodie 1975), die antikonstitusionele optrede van Afrikanergroeperings aan
die regterkant van die politieke spektrum (Roberts & Trollip 1947), die
Tweede Wéreldoorlog, die groei van die Afrikaanse pers en die vestiging van
Afrikaner kapitalisme (O’Meara 1983) is vanuit ideologiekritiese perspektief
’n onthistorisering van die historiese. Dit word reeds duidelik in die eerste
afdeling van die gedig, “Duikboot”, waar Jorik vanuit die uitkykhok van die
vaartuig sien hoe “spookskepe” “uit elke wrak opkom” en op “verbeelde
winde” seil. Dié reeks reisigers strek van die Fenisiérs in Herédotus se
legende tot aan die belangrikste van almal: Dias, wat die kruis by Santa Cruz
geplant het:

Van hulle wat gevaar het met die Kruis
téén die Halfmaan van die Sarasene,
bly sommige nog in dié waters tuis:

Spookskepe sny snags elke golf se kam

terug langs die kwaai klip met sy wind en skuim,
na Lissabon, Londen en Amsterdam

met skatte van die Ooste in die ruim:

diamante, naeltjies en kaneel

silwer en die tapyt met goud borduur ...
‘Uit waters waar die engelvisse speel,
rys ek deur baie wrakke tot my uur

as snags die kliphoring ruim en boeg
van soekers na die Goue Stad tot repe
ruk en skeur, en v66r die oggend vroeg
die wit skelet van aardgebonde skepe

— die rooi en groen, die fynste skemeringe
van die daeraad oor die see ontsé -
terugsak na soutwit been en silwerlinge
‘waar leé ruime van die Haarlem 1é.

59



JLSITLW

Is ek weer Reiger na die onbekende?
Die Dromedaris, Goede Hoop wat vaar
en onbewus in boeg en lende

die sade van ’'n volk in my bewaar?’

Deur die woorde “hulle wat gevaar het met die Kruis / teen die Halfmaan van
die Sarasene” word die seevaarders en setlaars binne ’n Christelike kader
geplaas. In aansluiting hierby is die planting van die kruis by Santa Cruz ’n.
daad waardeur die kommersiéle en koloniale doelstellings van die seevaar-
ders simbolies 'n Goddelike taak word. Die “Goue Stad” is hier nog die
ontwykende ideaal, maar word later in die gedig gekonkretiseer tot Johan-
nesburg. Nou verbonde aan die vaar van “spookskepe” is die motiewe van die
“wit skelet” en die “soutwit bene” op die seebodem: beelde van ondergang en
vergetelheid, wat deur die gedig sirkuleer en deur middel van die “silwer-
linge” vooruitwys na die verraad. Kaappunt is die wilde dier of krag wat
getem of oorwin moet word om toe te sien dat die skepe op hulle Goddelike
missie nie vergaan nie.

“Uit waters waar die engelvisse speel, rys ek deur baie wrakke tot my uur.”
Die “engelvisse” was reeds aanwesig in die eerste strofes van die gedig, in die
voorgeboortelike situasie van die see as baarmoeder, terwyl “my uur” die
Bybelse uur van voorbestemming oproep..’n Enger veralgemening van Jorik
se koms is merkbaar in die laaste strofe, met sy verwysing na die aankoms van
Van Riebeeck se drie skepe en die sogenaamde “volksplanting”. Binne die
historiese interteks wat die diskoers van die gedig medekonstitueer, verteen-
woordig Jorik ook die Afrikaner, die “nuwe volk” as organiese voortbrengsel
van ’'n historiese proses. Binne die algemeen menslike lewensverloop waar-
teen die besonderhede van Jorik se aankoms aan die Suid-Afrikaanse kus
geprojekteer word, speel twee ander historiese metaverhale dus 'n belangrike
rol: die verhaal van die koloniale geskiedenis as 'n stryd teen bose magte; en
die verhaal van die “planting” van die Afrikaner in Suid-Afrika as onderdeel
hiervan.

Die wyse waarop die gedig 'n verhouding tussen die universele en konkrete
aanbring, kom duidelik na vore in die oorgang tussen afdeling 1 en 2. Jorik
verdwyn “soos enige man met koffer en kaart / tussen die mis en die mense”
~ woorde waarin die missie van die anonieme geheime agent resoneer, maar
ook Everyman of Elkerlijc op sy tog. “Kamera”, die tweede afdeling waarin
Jorik soos deur 'n kamera-oog sy nuwe omgewing bespied, begin soos volg:

Soggens uit die Losieshuis, in die bus
sien hy deur die ruit van die bowedek
die Gewelberge, Leeukop en die kus -
’n hele wéreld wat hy moet ontdek.

Met straat op straat van dakke styg ’n stad
se rooi en geel terrasse uit die see,

en altyd groot en bonkig vat

Tafelberg die wit wolk, soos lank geleé . . .

-Hy weet met die weerkaatsings in die ruit
vlakke van beelde skuif deur alles heen

60



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

en niks is in sy tyd en stof gesluit
maar alles stroom deur grens en eeu aaneen.

Sien dan voor Tafelberg en Duiwelspiek
hoe klein die bruin beeld Jan van Riebeeck
tussen 'n mallemeul se meganiek

en rooi skoorstene van die hawe steek.

‘O Fort, Kasteel, vyfpuntige gebou,
straalsteen in die suidelike donker,
strale van Oranje, Buren en Nassau,
Leerdam, Katzenellenbogen — flonker

oor die brokkige hoogland wat wyd
tussen see en see en oop hemel strek,
altyd ’n gidsster in die groot stryd,

van binnelande in Sy naam ontdek ...’

Ook hier word Jorik se konkrete belewing in ’n groter ruimtelike en
temporele verband geplaas, onder andere in die plasing van Van Riebeeck se
standbeeld tussen moderne industriéle bouwerk. Die derde strofe formuleer
'n beginsel van Opperman se poétika, naamlik dat die wéreld haar as
wesenlike eenheid aan die onbevange waarnemer openbaar, dat daar geen
grens van tyd of ruimte is nie, maar ’n “weerkaatsing” en deureenskuiwing
van “vlakke”. In “Blom van die baaierd” (1956: 78) lui dit soos volg:

en deur die ecue is dit reeds bepaal:
die plek en spelers sal voortdurend wissel
maar die spel word telkens in die tyd herhaal.

So ’n siening hoef nie 'n hiérargie van betekenisse of betekenisvlakke te
impliseer nie, net soos wat daar in Derrida se proses van différance geen
vaslegging van betekenis, geen “closure” is nie. Maar by Opperman staan die
ineenskuiwende vlakke onder die beheer van 'n sentrale beginsel; hulle tree
op binne ’n hi€rargiese struktuur, sodat die een 'n manifestasie van die ander
word, en in ontologiese opsig ondergeskik daaraan. 'n Voorbeeld hiervan is
die drie woorde wat Cloete (1953) in sy studie oor Trekkerswee en Joernaal
van Jorik uitsonder as draers van betekenis: kaart, kryg en verraad. Deur die
herhaling van dié begrippe bind Opperman sy gedig tegnies tot 'n eenheid,
maar skep hy ook ’n relasie waarin die speel- of militére kaart as pervertering
van die Goddelike kaart verskyn, verskillende vorme van “kryg” misver-
stande ten aansien van die eintlike “kryg” blyk te wees, en spesifieke vorme
van verraad tot ’n insig in die algemeen menslike verraad lei. Agter die
besonderhede van Jorik se betrokkenheid by die geskiedenis sien ’n mens dus
die buitelyne van 'n “universele” stryd, van metafisiese “closure”. Die res van
die analise sal demonstreer dat Jorik se “Afrikanerskap” sélf as pervertering
van die universele gesien sou kon word. ‘

Dit is byna oorbodig om daarop te wys dat die binnelande van die Kaap nie
werklik “ontdek” is nie. Die boeiendste woorde in strofe 5 en 6 hierbo is
“straalsteen”, “flonker” en “gidsster”, waardeur die Kasteel as “stad op die

61



JLSITLW

berg” verskyn, as bron van lig in die donker en as gids: ’n uitbeelding wat
aansluit by die siening van die handelsvaarders na die Ooste as brengers van
die Kruis. Hier word die kolonisering van die Kaap a priori verbind aan die
“Groot stryd” om die gesag van die lig oor die donker te vestig — en dit
beteken dat die Jorik eerder die Westerse mens met sy metaverhaal van 'n
historiese “roeping” verteenwoordig as die mens in die algemeen, soos wat
die gedig dit wil hé.

In afdeling 2 word Jorik deur Wiesa se verhaal bekendgestel aan grepe uit
die geskiedenis van die Afrikaner waarin die aanwesigheid van 'n Goddelike
voorbeskikking telkens benadruk word. Deur die Groot Trek is die volk
“afgesonder” om die primordiale aanwesigheid van God in die stiltes van die
land te ontdek — ’n siening wat herinner aan die verband wat met die volk
Israel gelé is. Hierbenewens word die Afrikaner 66k uitgesonder as die volk
wat noodlottig daartoe voorbestem was om die “Stad van Goud” te vind:

‘En volke het om hierdie land van ouds
gevaar en in gruisgate rond gesoek

soos erdvarke; maar die Stad van Goud

moes 6ns klein volkie later vind ... tot vloek!

Die bekendstelling van die Suid-Afrikaanse landskap as plek van God, en van
die Afrikanergeskiedenis as 'n deur God gewilde verloop, lei 'n belangrike
oorgang in die gedig in. Die fluidum van name wat van hulle spesifiserende
funksie ontdaan is, maak plek vir die besonderhede van ’n histories-
chronologiese verloop sodat die a-historiese saambestaan van mense en dinge
in Jorik se “nuwe wéreld” vervang word deur ’n situering binne ’n geskiedenis
wat teleologies begryp word. Die “geboorte” vanuit die see was dus ’'n
oorgang van 'n onbegrensde ruimte en tyd na 'n vaslegging van plek en
datum. Dit is 'n geboorte die “geskiedenis” in, begelei deur ’n verandering in
taalgebruik — en sodoende raak Jorik gekonstitueer as Afrikaner, meer in die
besonder as erfgenaam van 'n gesaghebbend oorgelewerde historiese nar-
ratief in verband met die Afrikaner. Wiesa se vertelling markeer ’n fase in
Jorik se lewensverloop wat 'n belangrike dubbele funksie het. Aan die een
kant is dit vir Jorik noodsaaklik om ’'n bepaalde identiteit aan te neem ten
einde as spioen te kan funksioneer. Maar sodra hy hom aan die gesag van
Wiesa se verhaal onderwerp — al banaliseer hy dit later — begin hy vervreem
raak van die “verre vaderland”, wat aan die begin van afdeling 3 vir hom iets
van “lank gele€” word, waarvan hy deur “wier en see” afgesluit is.

In die derde en vierde afdeling van Joernaal van Jorik, “Granaat” en
“Silwerlinge”, raak Jorik dan ten diepste betrokke by die sosiale en politieke
stryd van die Afrikaner vanaf die laat jare dertig tot na 1948. In beide
afdelings word die bre¢ betekenislae lewend gehou deur die toespelings op
die begin van die gedig en die visioen van 'n diepseemyn in die sekstoneel met
Erna, die refreinstrofe “Heer, laat ek [en later: die aarde, my kursivering]
vaar in U naam”, die “spookskepe” wat as “vragskepe” en later as “slag-
skepe” vaar, en veral die manier waarop die kaart, die kryg en die verraad
histories geaktualiseer word. Die kaart figureer in “Granaat” as instrument in
’n sabotasiepoging, en die kryg hou verband met die stryd van die Afrikaner

62



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

om ekonomiese en politicke mag — met in die uitdrukking “brood en bier” die
suggestie dat di€ strewe 'n pervertering van die Nagmaals-“wyn en -brood” is.
In die dispuut rondom die woord “verraad” kom die verskillende opvattings
oor die doel van die Afrikanerstryd aan die lig.

Verraad is, volgens Jorik in sy toespraak voor Afrikanerwerkers, die
stigmatisering deur 'n vreemde, kapitalistiese oorheerser van die Afrikaners
se poging om die vryheid van hulle “ouer staat” te herwin. Jakoos, op sy
beurt, sien verraad in Jorik se besluit dat “geweld en bloed” vervang behoort
te word deur die langsame opbou van Afrikanerkapitaal. Verraad is ook,
volgens Jorik, die nuwe onvryheid wat meegebring word deur die “grenslose
ryk van die masjien” en die vervreemding van die “uitgestrekte kaaltes” van
die land: die ekonomiese onderwerping en proletarisering nie alleen van die
blanke Afrikaner nie, maar ook van bruin en swart mense. Verraad is dit ook
wanneer Jorik onder druk van die koerantdireksie besluit om sensasie te
verkoop eerder as om die arbeiders van hulle lot bewus te maak. Laasge-
noemde sou weer deur die koerantbase as verraad beskou word.

Teenoor hierdie vorme van politicke en maatskaplike “verraad” word Jorik
aan die einde van “Silwerlinge” ’n Judasfiguur, en groei sy verraad tot
metafisiese omvang. Verraad I¢ in die keuse vir brood, die diensbaarheid aan
materiéle gewin — en in hierdie vergryp herken Jorik sy aandadigheid aan die
materialisme en gevolglike vernietigingsdrang van die twintigste eeu, gesim-
boliseer deur die atoombom. Dit is egter opvallend dat die “verraad”-motief
hier verder strek as enige spesificke lewensbeskouing omdat die gedig dit
uitbeeld as verraad teenoor God en ’'n ontrouheid teenoor Jorik se “ewige
vaderland”. Jorik se skuld is ook die skuld van die Afrikaner, die digter en die
Westerling. Dat ons hier met ’n fassinerende probleem te doen het, blyk uit
twee selfreflekterende monolo€ in die slotafdeling van die gedig, “Beuel”.
Die eerste lui soos volg:

‘Moet ek in die kryg dié¢ brokkige land
sy stede, sy dissels en diere, neem

oor sy grense van judasklip en sand
deur diepseewaters, en soos 'n museum

agter die stukke glas altyd bewaar:

die klompie Boesmans wat om vuurtjies sit,
die Reiger, die Goede Hoop wat ewig vaar,
die meeue en rysmiere in gelid;

maar dat alles soos in 'n akwarium leef

waar engelvisse uit die reie vlug,

die hegsel aan die meerminbeursie kleef

en die gidsie koers hou bo die haai se rug . ..

dit alles, soos ’n mot in barnsteen,

besin binne die engtes van my lyf:

die land, die eeu en mense met my neem
deur diepseewaters vir 'n ander kryg?

Was daar 'n doel, ’n vae doel en taak
dat ek ’n ruk in hierdie land moes bly?

63



JLSITLW

Ek het aan alles dan te vas geraak
om van sy malva en sy mens te skei.

Tog eensaam tussen die sterre en wiere
dwaal ek, en diep in my dubbele aard
in paaie wat loop van die kliere,

is ek van geboorte bestem tot verraad.

Woon ek op dié eiland érens verstoot

met waters wat ewig om my mol en maal?
O God, hoe vrees ek die klein duikboot,
wat more, vandag, my eenmaal kom haal.’

Hierdie passasie aktiveer die poétikale interteks; dit stel die vraag na die
betekenis van die “kryg”, tegelyk ook die vraag na die digter of kreatiewe
mens se houding ten opsigte van die historiese werkliheid. Om die besonder-
hede van die land, wat hier opnuut metonimies en veralgemenend aangedui
word, deur “diepseewaters” saam te neem, beteken dat aan die stede, dissels
en diere 'n ander, meer standhoudende bestaan gegee sal word: die vas-
gelegde vorm van die kunswerk. Dit sien ons aan die beelde van verstarring
en bewaring: die museumstukke agter glas, die akwarium, die mot in
barnsteen. Die aangehaalde strofes formuleer 'n kernelement in die poétika
en lewensbeskouing van Opperman wat later in hierdie artikel verder ontleed
word.

Slegs ’n ingryp van buite kan nou vir Jorik uitkoms bring. In die laaste
afdeling van Joernaal van Jorik verskyn die gesig van Dabor apokalipties aan
hom waar hy aangeklam in ’n kroeg sit; hy hoor 'n basuin blaas, waters wat
dreigender raas en die mishoring wat om God se genade roep; en dan keer
ou-ou beelde na hom terug:

‘Het ek die bygelowe van die gees
binne 'n ligblou middeleeuse nag

en al die karnavalle van die vlees

met blote brein besweer tot helder dag?

Sou ek met Kruis die groot galeie Gods
langs bamboes-eilande van plek tot plek
bewaar en eindelik verby die Rots

die nuwe aarde in Sy naam ontdek?

Dan het ek hom van die begin verloén:
want voor die boorlinge metaal en doek
op vreemde strande sku aan my kon toon,
het ek die Goue Stad alreeds gesoek.

My handelaars en ratte het die siel
hier in ’n bloed-en-bodem-besigheid
om dertig silwerlinge so verniel

vir al die hemel en Sy ewigheid.

Hy slaan met lig nou oral om my uit,
s00s op ’n skip met die Sint Elmsvuur;

64



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

Hy praat van alle kante met groot geluid . . .
maar ... wat baat dit my in hierdie uur?

Wat baat die goud, wat baat die silwerlinge?
die vee en vis, die land aan alles ryk?

Sy kostelike en skitterende dinge

het van my en myne lankal reeds gewyk.

O watter wraak sal daar nou oor my kom
dat ek in bodemlose afgrond sak?

Hang ek, deur vindinge van brein en bom,
’n late Judas aan die laaste tak?’

In hierdie passasie word die geskiedenis van die Westerse mens en kultuur
vanaf die Middeleeue tot aan die modernisme betrek. Jorik se vrae verleen
aan die sentrale motief van verraad twee addisionele dimensies. Hy is die
Westerse mens wat die teosentriese wéreldbeeld en die liggaamlikheid van die
Middeleeue “met blote brein besweer [het] tot helder dag”: die rasionaliteit -
van die Renaissance, waarskynlik ook die latere Aufkldrung. Hierdie mens
met sy metafisiese roeping om die “groot galeiec Gods” te bevaar, het God
“van die begin” verloén deur sy opdrag te vereng tot materialisme en selfsug
in die Goue Stad: die aardse paradys, pervertering van die Bybelse “nuwe
aarde” waarvoor die mens sal vernietig en bloed vergiet. Jorik, die moderne
Judas, word draer van die Westerse onderbewuste en moet aan God
rekenskap gee vir die wyse waarop die kundigheid van handel, industrie en
oorlogvoering (metonimies aangedui deur “handelaars en ratte” en “bom”) as
resultaat van 'n beheptheid met die rasionale en doelmatige die siel ongeskik
gemaak het vir God se ewigheid.

4 ldeologiese implikasies van die gedig

Jorik se verraad spruit uit die noodsaak om binne’n gelade politieke situasie
'n keuse te doen. Deurdat die keuse vir “brood en bier” ’n proses ontketen
waardeur Jorik sy wesenlike skuld besef, openbaar die gedig 'n kritiese
ingesteldheid teenoor die “prinse van die handel” - ’n houding wat ook in
“Scriba van die Carbonari” (Kannemeyer 1988) opvallend is — en word die
najaag van rykdom gesien as “verraad” teenoor die Afrikaner en sy geskiede-
nis.

In Joernaal van Jorik is daar dus tekens van kritiek teen die pervertering
van Afrikanermag binne die kapitalistiese en industriéle proses. Die debat
oor politieke alternatiewe bly egter onopgelos omdat dit binne die hiérargiese
patroon waarop vroeér gewys is, ondergeskik gemaak word aan ’n a-
historiese, metafisiese konsep van verraad. Die beeldspraak in een van die
passasies hierbo impliseer dat die dubbele aard, die verskeurdheid tussen
“sterre en wiere”, van Jorik hom voorbestem tot verraad: 'n gedagte wat aan
die erfskuld herinner, maar ook daaraan ’'n persoonlike, byna biologiese
noodwendigheid gee. Uiteindelik word Jorik se betrokkenheid by die poli-
tieke stryd as sodanig ’n verraderlike daad omdat hy langs dié weg in die
historiese aktualiteit verstrik raak. Deur verraad teenoor a-historiese waardes

65



JLSITLW

as natuurlike uitvloeisel van die menslike kondisie te sien, bied die gedig geen
antwoord op die vraag of 'n morele deelname aan die historiese stryd
moontlik is nie.

In hierdie verband is die wyse waarop die metafisiese. dimensie in die gedig
gehanteer word, van groot belang. Sowel die ewige vaderland as die waardes
wat dit verteenwoordig, bly ingebed in “universele”simbole: die see as voor-
en nageboortelike element, die kruis, die kaart, die groot kryg. Aan die een
kant word hierdie elemente op morfologiese vlak gekoppel aan die konkrete
kaart en kryg. Maar aan die ander kant — deur die hiérargiese verhouding
tussen die ewige en die sekulére — suggereer die gedig 'n absolute skeiding
tussen vaderland en “eintlike” vaderland, sodat die moomhkhexd van ‘n
historiese deelname wat nié ’'n skending van Jorik se “ewige” roeping sou
wees nie, opnuut uitgeskakel word.

Die “laaggedlg *-struktuur van Opperman lei in Joernaal van Jorik tot 'n
statiese struktuur waarin die opposisie van die “ewige” en “tydelike” ten
spyte van hulle tegniese deureenvlegting gehandhaaf bly. Deur die Christe-
like stryd teen die bose en die Westerse geskiedenis as “metaverhale” te
betrek, gee die gedig aan die lotgevalle van Jorik 'n “universele” betekenis
wat sterk Afrikaner- en Eurosentries blyk te wees. In hierdie verband kan ’n
mens wys op die voorstelling van die kolonisering van Afrika as ’'n stryd wat
“in Sy naam” gevoer word; die aanwesigheid van 'n Goddelike voorbeskik-
king in Wiesa se relaas; en die feit dat bruin- en swartmense in die gedig in 'n
konteks van veralgemening funksioneer, as deel van die kleurryke aanbod
van Jorik se nuwe land. 'n Mens kan hier ook wys op die feit dat Jorik se
morele ontsporing as “Westerse mens” teruggevoer word na die verdringing
van die teosentriese Middeleeuse wéreldbeeld deur ’'n rasionaliteit wat
mettertyd selfvernietigend en vervreemdend ten opsigte van die “eintlike
vaderland” is. In dié opsig is hy die erfgenaam van 'n “verraad” wat eeue
vantevore reeds plaasgevind het.

In hierdie saamespel van intertekste verskyn gebeurtenisse uit die Afrika-
nerverlede as deel van ’n teleologiese verloop, met as enigste verlossing vir
die individuele verraad 'n onttrekking aan die aardse en ’n terugkeer na die
ewige. Benader 'n mens Jorik se verraad met verwysing na die kollektiewe
vorme van verraad in die gedig, ontstaan daar teenstrydighede. Die strewe
van die volk na selfstandigheid en die effek daarvan in die apartheidsbeleid is
iets waarvan die geldigheid as Goddelike taak implisiet erken word. Nie
alleen gee Wiesa se verhaal te kenne dat God die Afrikaner gelei het nie, die
Afrikanergeskiedenis word ook ingebed in die narratief van die Westerse
mens se “ontdekking” en verowering van donker gebiede in God se naam.
Terselfdertyd lokaliseer die gedig die wortels van Jorik se verraad in dieselfde
Westerse geskiedenis. Die selfsug en materialisme van die moderne mens was
in die ontdekkingstogte en kolonisering van Afrika reeds aanwesig. Die
konkrete vraagstukke van Jorik se ervarings in Suid-Afrika word dus
deurkruis deur groter historiese verbande wat uiteindelik in ’n metafisiese
voorstelling van die hooffiguur se taak veranker is. Hierdie taak is die taak
van die digter, wat in Joernaal van Jorik uitgebeeld word op 'n wyse wat
versoenbaar is met Opperman se uitsprake daaroor in “Kuns is boos!”

66



JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

5 Die poétika van Opperman

In die oeuvre van Opperman is daar 'n groot aantal poétikale gedigte waarin
besin word oor die taak van die digter. Dit is egter veral in die opstel “Kuns
is boos!” (1975: 142—155) dat Opperman sy idees oor die wesenloosheid van
die kunstenaar en die beswerende, verlossende funksie van die woord
uiteensit. Hierdie opvattings vertoon sterk ooreenkomste met die “Moet ek in
die kryg dié brokkige land”-passasie wat hierbo aangehaal is, asook met
ander “kunsteoretiese” gedigte van Opperman.

Die bose is volgens Opperman “inherent aan die boustof en vormgewing
van die kunswerk” (1975: 145) omdat die kunstenaar in die keuse van sy stof,
in sy onpartydige vereenselwiging met ander gestaltes, en in die uitbeelding
van oerdrifte afwyk van die burgerlike moraal en die “hoér mens” se
gereguleerde leefwyse. Onder hierdie vorme is dit veral die behoefte aan
vereenselwiging met ander wesens wat oor 'n “bose” potensiaal beskik. Wat
Opperman “boosheid” noem, is egter 'n essensiéle fase op weg na die soort
insig wat eie aan die kuns is. “Dit moet al duidelik begin word het,” skryf
Opperman (1975: 154), “dat al het die kunstenaar bose eienskappe gn die
kunswerk bose bestanddele, die einddoel van die kuns die belangelose
uitbeelding van alles na eie wese is. En so ’n werksaamheid kan onmoontlik
boos wees, tensy ons aanneem dat die Skepper en Sy Skepping boos is.” Die
proses van transformasie en gedaanteverwisseling bly dus tydelik en gekon-
troleerd, want veranker in die kunstenaar se persoonlikheid as morele wese.
Hierdeur word die bose uiteindelik besweer. Vir Opperman is “die bevredi-
gendste oplossing vir hierdie spanning [...] die worsteling self wat in die
kunswerk geordend uiting vind” (1975: 155) — dié kunswerk wat die spanninge
tussen mens en kunstenaar, openbaring en verhulling, abstraksie en waar-
heid, orde en chaos en ten slotte die goeie en die bose in ’n estetiese geheel
met mekaar versoen.

Opperman se kunstenaar is 'n Prometheaanse figuur wat deur alle trans-
formasies en opheffings van die eie identiteit heen intellektueel en moreel
beheer behou oor homself en die materiaal waarmee hy werk. Die ware kuns
word gekenmerk deur belangeloosheid en onpartydigheid, waardeur aan die
kunstenaar die taak gestel word om hom van sy eie historiese gesitueerdheid
los te maak. Hy is nie soseer skepper nie as omskepper: iemand wat die “eie
wese”, die “eie reg” en die “eie goddelikheid” van elke verskynsel aan die lig
bring. Die kunstenaar neem die volle werklikheid vir sy rekening, maar soos
Van Wyk Louw ons ook al herinner het: die “volle” werklikheid is nie die
“volledige” werklikheid nie, wel die werklikheid in sy “volheid”, waarin die
posisie van die individuele verskynsel binne 'n samehang en ’n struktuur van
belang is. Die “wesenlike” 1& nie soseer in die verskynsel nie as in die
verhouding van die verskynsel met 'n universele gegewe: vandaar dat die
situasie van die individu — vergelyk Koen in “Blom van die baaierd” — dikwels
begryp word as lotsbestemming, nié as resultaat van historiese faktore nie.
Vandaar ook dat Jorik sy misstappe beleef as konkrete manifestasie van 'n
“verraad” wat eie aan die mens is.

67



JLSITLW

Bogenoemde beskouings mond uit in Opperman se magtige aanspraak dat
daar in die geslaagde kunswerk ’n korrelasie is tussen die interne ordening as
openbaring van elke verskynsel se komplekse “wesenheid” binne 'n veld van
opposisies, en die Goddelike skepping sélf. Kortom, die kunstenaar is die
scriba en die kurator van God en God se Skepping; die deurworstelde insig
van die kunstenaar en die plan van God val saam in die voltooide kunswerk.
Die funksie van die kunswerk is dus om dit wat in tyd en ruimte begrens is,
in sy essensiéle verbintenis aan die tydlose te sien en in die gedig vas te 1&. In
ooreenstemming hiermee is dit die taak van die kunstenaar om die “boos-
heid” van vereenselwiging in diens te stel van die onpartydige uitbeelding van
elke verskynsel in sy wesenlikheid. Jorik se verraad moet uiteindelik begryp
word as verraad teenoor die Goddelike taak as kunstenaar. Hy het aan die
land te verknog geraak, hom volledig vereenselwig met die “Afrikaner” as
historiese fenomeen en sodoende sy doel en taak as mens en kunstenaar
vergeet.

Die wyse waarop hierdie oortuigings inskakel by 'n bepaalde historiese
beskouing op die literére teks, sou 'n afsonderlike studie regverdig. Opper-
man se siening dat die kunswerk strewe na ’'n interne versoening van
teenstrydighede, stem ooreen met 'n prestrukturalistiese definisie van die
literére teks as outonome taalgeheel, wat sy betekenisse in sigself beslote hou
en gekenmerk word deur ’n eenmalige organisasie en samehang. So 'n
teksbeskouing vind ’n aanknopingspunt en bevestiging in Opperman se
poging om ’n verskeidenheid diskoerse in 'n netwerk van relasies saam te
snoer in die sogenaamde “laaggedig”. Dié€ teksimmanente benadering word
deur Opperman egter verbind aan die verdere filosofiese en morele aan-
spraak dat die orde wat in die kunswerk tot stand kom, ook die orde van die
heelal is.

Dit beteken dat die gedig volgens Opperman altyd ook ’n komplekse
uitspraak oor die struktuur van die werklikheid bevat. In die geval van
Joernaal van Jorik kom hierdie uitspraak daarop neer dat die Afrikaner/
Westerling/digter Jorik ontrou is aan sy ewige taak deur verstrengel te raak in
die aktuele konflikte van 'n bepaalde periode in die geskiedenis. Terwyl die
gedig dus op ’n politicke vlak verskillende opsies ter sprake bring, bevat dit
geen antwoord op die vraag of die “ewige” waardes waaraan Jorik getrou
moet bly, hoegenaamd binne die aktualiteit uitgeleef kan word nie. Slegs
binne die voltooide kunswerk kan die Goddelike taak uitgevoer word om die
“ewige” en die “goddelike”, die vaderland en die “ewige” vaderland volmaak
in ooreenstemming met mekaar te bring.

Verwysings

Cloete, T.T.
1953 Trekkerswee en Joernaal van Jorik. Amsterdam: C.V. Swets &
Zeitlinger.
Honneth, Axel
1985 Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschafts-
theorie. Frankfurt-am-Main: Suhrkamp.

68



Kannemeyer, J.C.
1979

1988

Moodie, T. Dunbar

1975

Olivier, Gerrit
1987

O’Meara, Dan
1983

Opperman, D.J.
1949
1956
1975

Ricoeur, Paul
1978

1986

JOERNAAL VAN JORIK HERLEES

Inleiding: die geskiedenis van ’n teks. In: Opperman, D.J. Die
galeie van Jorik, geredigeer en ingelei deur J.C. Kannemeyer.
Kaapstad: Tafelberg-nitgewers. .
Roetinewerk en digkuns: Oor D.J. Opperman se “Scriba van die
Carbonari”. In Coetzee, A.J. et al.: Woorde open die beskouing.
Durban: Butterworths.

The Rise of Afrikanerdom, Power, Apartheid and the Afrikaner
Civil Religion. Berkeley, Los Angeles & London: University of
California Press.

Buro-Afrikaans. Ongerymdhede. Pretoria: HAUM-Literér.

Volkskapitalisme. Class, Capital and Ideology in the Develop-
ment of Afrikaner Nationalism. Johannesburg: Ravan.

Joernaal van Jorik. Kaapstad: Nasou Bpk.
Blom en baaierd. Kaapstad: Nasionale Boekhandel.
Wiggelstok. 2de unitgawe. Kaapstad: Tafelberg.

Can There Be a Scientific Concept of Ideology? Joseph Bien
(ed.), Phenomenology and the Social Sciences: A Dialogue. The
Hague, Boston & London: Martinus Nijhoff.

Lectures on Ideology and Utopia, introduction by George H.
Taylor. New York: Cambridge University Press.

Roberts, Michael & Trollip, A.E.G.

1947

Thompson, John B.

1984

The South African Opposition 1939—1945. An Essay in Contem-
porary History. London, Cape Town & New York: Longmans,
Green & Co.

Studies in the Theory of Ideology. Berkeley, Los Angeles:
University of California Press.

Van Niekerk, Marlene

1989

Ideologiekritiek en retoriek. Ongepubliseerde referaat.

69





